# تم تحميل وعرض المادة من

موقع كتبي

المدرسية اونلاين



www.ktbby.com

موقع كتبي يعرض لكم الكتب الدراسية الطبعة الجديدة وحلولها, توزيع مناهج, تحضير, أوراق عمل, عروض بوربوينت, غاذج إختبارات بشكل مباشرPDF

\*جميع الحقوق محفوظة للقائمين على العمل\*





# الثوحيد للصف الثالث المتوسط الفصل الدراسي الأول كثاب الطالب









# القَضَاءُ والقَدَرُ

Sous!

## دروس الوحدة

- و الدرس الأول:
- الإيمان بالقُدر.
  - ت الدرس الثاني:
- مراتبُ القُدَرِ.
  - الدرس الثالث:
- الصُّبْرُ على أقدار الله المؤلَّة .
  - الدرس الرابع:
     مراتبُ الناس عند المصيبة.
    - و الدرس الخامس:
    - ما يعين على الصبر.
      - 💌 الدرس السادس:
    - استعمال (لُو) في الكلام.





#### أَخَيِ الطالب يتوقع منك بعد دراسة هذه الوحدة أنَّ :

- 🚳 تبيّن حكم الإيمان بالقدر ، وحكم من أنكره.
  - 🕡 تشرح مراتب الإيمان بالقدر .
- 🕜 تستشعر أثر الإيمان بالقدر على الفرد والمجتمع .
- 🚯 تطبُّق ما تدرسه في موضوع الإيمان بالقدر على ما يواجهك من مواقف.
  - قبين أهمية الصبر على أقدار الله ، والأثار المترتبة على الرضا بها .
    - 🚳 تعدد مراتب الناس حال المصيبة .
    - 🥎 تستثبط صورًا من مظاهر عدم الرضا بالقدر.
    - 🤕 تميّز بين الاستعمال الجائز والمنوع لكلمة ( لو ).
      - 🚳 تستدل على حكم استعمال كلمة ( لو ) .
        - 🚳 تحدر من الخوض في القدر .

الأهداف







## الإيمان بالقُدُر





## و ما عدد أركان الإيمان ؟

ستة: وهي المذكورة في حديث جبريل عليه الصلاة والسلام حينما سأل النبي إلى عن الإيمان قال: «أَنْ تُؤْمِنَ بِالله وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَاليَوْمِ الآخِرِ وَتُؤْمِنَ بِالقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ». قَالَ: "صَدَقْتَ". أخرجه مسلم.

ما ترتيب الإيمان بالقدر بين أركان الإيمان ؟
 هو الركن السادس من أركان الإيمان.

 $<sup>\</sup>Diamond$ 

<sup>(</sup>١) سورة القمر آية ٤٩. (٢) سورة الأحراب آية ٢٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كِتَاب الإِيمَانِ، بَاب بَيَانِ الإِيمَانِ وُالإِسْلام وَالإِحْسَانِ برقم (٨).





# تعريفُ القَدَرِ 🕏

القَدَرُ هو: عِلْمُ الله تعالى بالأشياءِ قبلَ حُدوثها، وكتابتُهُ لذلكَ في اللَّوحِ المحفُوظِ، ومشيئتُهُ، وخلقهُ لَهَا.

## 🗞 وجوب الإيمان بالقَدَرِ

الإيمان بالقَدر واجب، وهو ركنٌ من أركان الإيمان السِّنة، لا يصح إيمان أحد دون أن يؤمن به. ومن الأدلة على ذلك:

- 🕦 قال الله تعالى : ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ بِقَدَرٍ ﴾ (١).
- ⑥ قال الله تعالى: ﴿ وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ قَدْرًا مَقَدُ وَلًا ﴾ (٢).
- حديث عُمَرَ بن الْخَطَّابِ رَحَيْثَ في حديث جبريلَ عَلَيْهِ أَنَّهُ سأَلَ النَّبِي عَلِيهِ عن الإيمَانِ، فقال رسول الله عَلَيْهِ: «أَنْ تُؤْمِنَ بِالله، وَمَلائِكَتِه، وَكُتُبِه، وَرُسُلِه، وَالْيَوْمِ الآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالله، وَمَلائِكَتِه، وَكُتُبِه، وَرُسُلِه، وَالْيَوْمِ الآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالله، وَمَلائِكَتِه، وَكُتُبِه، وَرُسُلِه، وَالْيَوْمِ الآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَر خَيْره وَشَرِّه»، قال: « صَدَقَتَ »(").



 <sup>(</sup>١) سورة القمر أية ٩٤.
 (٢) سورة الأحزاب أية ٣٨.

<sup>(</sup>٣) أُخرجه مسلم في كتَّاب الإيمّان، بَاب بَيّانِ الإيمّانِ وَالإِسْلام وَالإِحْسَانِ برقم (٨).





## ك حقيقة الإيمان بالقَدَرِ

حقيقة الإيمان بالقَدر؛ أن نعتقد أنَّ الله سبحانه عَالمٌ بما سيعمله العبَادُ قبل أن يخلقهم، وأنه كتَبُ ذلك عنده، وأنَّ أعمالَ العبادِ خيرَها وشرَّها مخلوقةٌ لله، واقعةٌ بمشيئته، وأن ضَلالَهم واهتداءَهم كلُّ ذلك صادرٌ عن مشيئته، فمَا شاءَ كانَ، ومَا لم يَشأ لم يكن، وأنه لا يقعُ في الكونِ شيءٌ بغير علمه ومشيئته (۱).

# حكم إنكار القُدَرِ

إنكارُ القَدرِ كُفَرٌ، لما تضمنه من تكذيب الكتاب والسُّنة، وإنكار عِلم الله بالأشياء قبل حدوثها. ومن الأدلة على ذلك:

سئل ابن عمر رَضِ الله عن قوم يَزْعُمُونَ أَنْ لا قَدَرَ، فقال للسائل: فإذَا تَقِيتَ أُولَئِكَ فَأَخْبِرْهُمُ أُنَى برئُ مِنهم، وَأَنَّهُمْ بُرَآءٌ مِنْي، وَالَّذِي يَخْلِفُ بِهِ عبدُ اللهِ بن عُمَرَ، لو أَنَّ لأَحَدِهِمْ مِثْلُ أُحُدٍ ذَهَبًا فَأَنْفَقَهُ ما قَبلَ الله مِنهُ حتى يُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ.

ثُمُّ قال: حدَّثني أبي عُمَرُ بنُ الْخَطَّابِ صَّرَفَّكُ ، فَذَكَرَ حديثَ جبريل عَلَيْتَلْم وفيه: أنه قالَ لِلنَّبِيِّ فَأَخْبِرْنِي عن الإِيمَانِ. قالَ النَّبِيُّ عَلِيُّةٍ: «أَنْ تُؤْمِنَ بِاللهِ، وَمَلائِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرُسُلِهِ، وَالْيَوْمِ الآخر، وَتُؤْمِنَ بِالْقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ». (٢)

(عَالَ عُبَادَةُ بَنُ الصَّامِتِ رَضِّ عُنَّ لابَنِهِ: يَا بُنَيْ، إِنَّكَ لَنْ تَجِدَ طَعْمَ حَقِيقَةِ الإِيمَانِ حَتَّى تَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَك، سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: هَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَك، سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: «إِنَّ أَوْلَ مَا خَلَقَ اللهُ الْقَلَمَ، فَقَالَ لَهُ: اكْتُبْ قَالَ: رَبِّ وَمَاذَا أَكْتُبُ فَالَ: اكْتُبْ مَقَادِيرَ كُلِّ شَيْءٍ «إِنَّ أَوْلَ مَا خَلَقَ اللهُ الْقَلَمَ، فَقَالَ لَهُ: اكْتُبْ قَالَ: رَبِّ وَمَاذَا أَكْتُبُ وَقَالَ: اكْتُبُ مَقَادِيرَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى تَقُومَ السَّاعَةُ». يَا بُنيَ إِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ الله وَيَلْكِهُ يَقُولُ: «مَنْ مَاتَ عَلَى غَيْرٍ هَذَا فَلَيْسَ حَتَّى مَنْ مَاتَ عَلَى غَيْرٍ هَذَا فَلَيْسَ مَنْ مَاتَ عَلَى عَلَى عَيْرٍ هَذَا فَلَيْسَ مَنْ مَاتَ عَلَى عَلَى عَيْرٍ هَذَا فَلَيْسَ مَنْ مَاتَ عَلَى عَيْرٍ هَذَا فَلَيْسَ مَنْ مَاتَ عَلَى عَيْرٍ هَذَا فَلَيْسَ مَنْ مَاتَ عَلَى غَيْرٍ هَذَا فَلَيْسَ مَنْ مَاتَ عَلَى غَيْرٍ هَذَا فَلَيْسَ مَنْ مَاتَ عَلَى عَلَا الله عَلَى عَلَى عَيْرُ مَا الله عَلَى اللهُ عَلَى الْمَالَقُ مَا اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

(٣) أخرجه مسلم في كِنَاب الإيمَانِ، بَاب بَيَّانِ الإِيمَانِ وَالإِسْلامِ وَالإِحْسَانِ برقم (٨).

<sup>(</sup>٣) أَخْرَجِه أَحِمدُ ٣٧/ ٢٧٨ (٢٧٠٥) ، وأبو دَاوُد هِ كَتَابُ السُنَّه ، بَّابٌ فِي الْفَدَرِ يرقم (٤٧٠٠) ، وهذا لفظه ، والترمذي في أبواب القدر، باب رقم (١٧) برقم (٢٠٥٠) ، وليس عند أحمد والترمذي قوله وَ اللهِ ، مُنْ مَاتَ عَلَى غَيْرِ هَذَا فَلَيْسَ مِنْيِهِ



<sup>(</sup>١) ينظر: الدرر السنية في الأجوية النجدية ٢٥٧/١.







ما موقف ابن عمر رَخِ الله مع منكري القدر؟ وما الفائدة من ذلك؟

أنه بريء منهم، وأنهم براء منهم، وقال: والذي يحلف به عبد الله بن عمر، لو أن لأحدهم مثل أحد ذهباً فأنفقه ما قبل الله منه حتى يؤمن بالقدر.

والفائدة من ذلك: أن إنكار القدر كفر، لما تضمنه من تكذيب الكتاب والسنة، وإنكار علم الله بالأشياء قبل حدوثها.

# النهيُ عن الجدال في القدر

نهى النبي عَيِّكِ عن الجدال في القدر، كما في حديث عبدِ الله بن عمرٍ ورَوَا الله عَلَى خَرَجَ رَسُولُ الله وَيُ الله عَلَى أَصْحَابِهِ، وَهُمْ يَخْتَصِمُونَ في الْقَدَرِ، فَكَأَنَّمَا يُفَقَأُ في وَجْهِهِ حَبُّ الرُّمَّانِ مِنَ النُّعَضِ، فَقَالَ: «بِهَذَا أُمِرْتُمْ، أَوْ لِهَذَا خُلِقْتُمْ، تَضْرِبُونَ الْقُرْآنَ بَعْضَهُ بِبَعْضٍ، بِهَذَا هَلَكَتِ الأُمَمُ النَّكَمْ». (١)

#### وسبب النهي يعود إلى أمرين:

- أن السلامة في التسليم لله تعالى، والتسليم بقضائه وحكمته وعدله، فهو الحكيم في شرعه وأمره ونهيه، كما هو الحكيم في مشيئته وخلقه، فهو الحكيم في أمره الكوني وأمره الشرعى.
- أن العقول قد يقصر فهمها عن بعض الأمور الخفية، أو كثير منها، وإذا فهمها بعض الناس فقد تخفى على آخرين، فتكون لهم فتنة في الجدال في القدر.
- قال الإمام أحمد: (من السنة اللازمة الإيمان بالقدر خيره وشره، والتصديق بالأحاديث فيه، والإيمان بها، لا يقال لم؟ ولا كيف؟).
- قال الآجري: (لا يحسن بالمسلمين التنقير والبحث في القدر؛ لأن القدر سر من أسرار الله عز وجل، بل الإيمان بما جرت به المقادير من خير أو شر واجب على العباد أن يؤمنوا به)<sup>(۱)</sup>.



<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد ٢١/٥٠/ (٦٦٦٨)، وكرره بالأرقام (٦٠٠٢)، (٦٧٤١)، (٦٨٤٦)، (٦٨٤٦)، وابن ماجه في كتاب الإيمان، بَابَّ في الْقَدَرِ برقم (٨٥) وهذا لفظه، وابن أبي عاصم في كتاب السنة ١٧٧/١ (٤٠٦)، والطبراني في المعجم الأوسط ٧٩/٢، وصححه البوصيري في مصباح الزجاجة في زوائد ابن ماجه (١٤/١)، وحسفه الألباني في التعليق على كتاب السنة.

 <sup>(</sup>۲) الشريعة للأجرى ١٩٧/٢.







بالتعاون مع مجموعتك: بين علاقة الإيمان بالقدر بالركن الأول من أركان الإيمان.

هو أن نعتقد أن الله سبحانه عالم بما سيعمله العباد قبل أن يخلقهم، وأنه كتب ذلك عنده، وأن أعمال العباد خيرها وشرها مخلوقة لله، واقعة بمشيئته، وأن ضلالهم واهتداءهم كل ذلك صادر عن مشيئته، فما شاء كان، وما لم يشأ لم يكن، وأنه لا يقع في الكون شيء بغير علمه ومشيئته.

# التقويم ؟

## ا تعريف القدر ؟

القدر هو: علم الله تعالى بالأشياء قبل حدوثها، وكتابته لذلك في اللوح المحفوظ، ومشيئته، وخلقه لها.

## الإيمان بالقدر؟ مع الدليل.

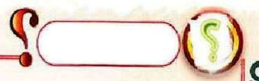
الإيمان بالقدر واجب، وهو ركن من أركان الإيمان الستة، لا يصح لإيمان أحد دون أن يؤمن به.

ومن الأدلة على ذلك: قال تعالى: "إنّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ (٤٩)"، وحديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه في حديث جبريل عليه السلام أنه سأل النبي علم عنا لإيمان، فقال: «أَنْ تُؤْمِنَ بِالله وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَتُؤْمِنَ بِالقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ». قَالَ: "صَدَقْتَ" أخرجه مسلم.









## القدر ؟ ما حقيقة الإيمان بالقدر ؟

حقيقة الإيمان بالقدر: أن نعتقد أن الله سبحانه عالم بما سيعلمه العباد قبل أن يخلقهم، وأنه كتب ذلك عنده، وأن أعمال العباد خيرها وشرها مخلوقة لله، واقعة بمشيئته، وأن ضلالهم واهتداءهم كل ذلك صادر عن مشيئته، فما شاء كان، وما لم يشأ لم يكن، وأنه لا يقع في الكون شيء بغير علمه ومشيئته.

## شاحكم إنكار القدر؟ مع الاستدلال.

حكم إنكار القدر: كفر، لما تضمنه من تكذيب الكتاب والسنة، وإنكار علم الله بالأشياء قبل حدوثها.

ومن الأدلة على ذلك: فعن عُبَادَةُ بنُ الصَّامِتِ أنه قال لابْنهِ: (يَا بُنْيَ إِنَّكَ لَنْ تَجِدَ طَعْمَ حَقِيقَةِ الإِيْمَانِ حَتَّى تَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لَيُخْطِئَكَ، وَمَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لَيُخْطِئَكَ، وَمَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لَيُصِيبَكَ)، سَمِعْتُ رَسُول الله صلى الله عليه وسلم يَقُولُ: "إِنَّ أُوَّل مَا خَلقَ الله تَعَالى القَلمَ فقال له: أَكْتُب، فقال: رَبِّ وَمَاذَا أَكْتُب؟ قال: الْكُتُبْ مَقَادِيرَ كُل شَيْء حَتَّى تَقُومَ السَّاعَةُ"، يَا بُنَيَ إِنِّي سَمِعْتُ رَسُول الله عَلَيْ يَقُولُ: "مَنْ مَاتَ عَلى غَيْر هذَا فَليْسَ مِنِّي".







## المهراك إفراقية

#### الفرق بين القضاء والقدر

قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله تعالى: (إن القدر (تقدير الله في الأزل) والقضاء (حكم الله بالشيء عند وقوعه) فإذا قدر الله تعالى أن يكون الشيء المعين في وقته فهذا قدر، فإذا جاء الوقت الذي يكون فيه هذا الشيء فإنه يكون قضاء، وهذا كثير في القرآن الكريم مثل قوله تعالى: ﴿ فَيْنِي ٱلْأَثَرُ ﴾ (١)، وقوله تعالى: ﴿ وَاللّهُ يَقْضِى بِالْحَقِ ﴾ (١) وما أشبه ذلك. ومنهم من قال إنهما بمعنى واحد والراجح أنهما إن قرنا جميعًا فبينهما فرق كما سبق، وإن أفرد أحدهما عن الآخر فهما بمعنى واحد) (١).

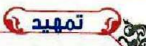
<sup>(</sup>۱) سورة يوسف











الإيمان بالقدر لا يتم إلا بمعرفة أربعة أمور تسمى مراتب القدر ولا يتم إيمان العبد إلا بتحقيق جميعها لأن بعضها مرتبط ببعض ومن أنكر واحدة منها اختل إيمانه بالقدر.

# 🗞 مَراتَبُ القَصَاءِ والقَدَرِ

للقضاء والقُدر أربع مراتب، هي:

المرتبةُ الأولى، العِلْمُ

ومعناها: الإيمانُ بأن الله بكل شيء عليم، وأنه قد علم بأعمال الخلق قبل خلقهم. والدليل قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ اللَّهُ قَدَّ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾(١).



اذكر آية أخرى تدل على علم الله سبحانه وتعالى:

﴿هُوَ. الأُوَّلُ وَالآخِرُ. وَالظَّاهِرُ. وَالْبَاطِنُ. وَهُوَ. بِكُلِّ شَنَيْءٍ عَلِيمٌ (الحديد ٣)

## المرتبةُ الثَّانيةُ؛ الكتَّابَةُ

ومعناها: الإيمانُ بأن الله سبحانه كُتبَ مقاديرَ كلَّ شيء في اللَّوحِ المحفوظ.
والدليل قوله تعالى: ﴿ وَمَا مِن دَآبَةٍ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا طَلَيْرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيِّهِ إِلَّا أَمَمُ أَمَثَالُكُمُ مَّا فَرَّطْنَا فِي الخلقِ الدليل قوله تعالى: ﴿ وَمَا مِن دَآبَةٍ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا طَلَيْرِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيِّهِ إِلَّا أَمَمُ أَمَثَالُكُمُ مَّا فَرَّطْنَا فِي الخلق الدليل قوله تعالى: ﴿ وَلَا خَلَيْمِ لِي النَّالِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ الله

اللوح المحفوظ

(١) سورة الطلاق أية ١٢. (٢) سورة الأنعام أية ٢٨.









بالرجوع إلى أول سورة يس، استخرج آية تدل على مرتبة الكتابة.

﴿ إِنَّا نَحْنُ نُحْيِ الْمَوْتَى وَنَكْتُبُ مَا قَتَمُوا وَآثَارَهُمْ وَكُلَّ شَيْءٍ ............. أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامِ مُبِينِ (يس ١٢).

المرتبةُ الثَّالثةُ؛ المشيئةُ

ومعناها: الإيمانُ بأن جميع ما يجري في هذا الكون واقعٌ بمشيئة الله تعالى. والدليل قوله تعالى: ﴿ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ (١).

## المرتبةُ الرَّابِعةُ: الْخَلْقُ

ومعناها: الإيمانُ بأن الله تعالى خالقُ كلِّ شيء، ومن ذلك: أفعالُ العباد كلُّها، خيرُها وشرُّها، فلا يقع شيء في هذا الكون إلا وهو خالقه جلَّ وعلا. والدليل قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ (٢).



بعد فهمك لمراتب القضاء والقدر: اكتب معنى كل مرتبة بعبارة من عندك:

العلم: وهو. إثبات علم الله الأزلي الأبدي بكل شيء ، فنومن بأنا لله تعالى بكل شيء عليم، علم ما كانوا ما سيكون، وكيف يكون بعلمه الأزلي الأبدي، فلا يتجدد له علم بعد جهل، ولا يلحقه نسيا نبعد علم.

<sup>(</sup>١) سورة التكوير أية ٢٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر آية ٦٢.







- الكتابة: وهي كتابة الله لجميع الأشياء في اللوج المحفوظ، .... الدقيقة والجليلة، ما كان وما سيكون، قال تعالى: "أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاءِ وَالأَرْضِ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِتَابٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاءِ وَالأَرْضِ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِتَابٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهَ يَعِيرٌ" (الحج ٧٠).
- المشيئة: المشيئة النافذة التي لا يردها شيء و قدرته التي لا.. يعجزها شيء، فجميع الحوادث وقعت بمشيئة الله و قدرته، فما شاء الله كان و ما لم يشأ لم يكن.
- الخلق: .وهوالتصديق.الجازم.بأنه.سبحانه.هو.الموجد.للأشباء كلها، وأنه الخالق وحده وكل ما سواه مخلوق له، وأنه على كلها، وأنه الخالق وحده وكل ما سواه مخلوق له، وأنه على كل شيء قدير من الموجودات والمعدومات، قال الله تعالى: "الله خَالِق كُلِّ شَنِيءٍ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَنِيءٍ وَكِيلٌ (٢٢) لَهُ مَقَالِيدُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ الله أَوْلَئِكَ هُمْ الْخَاسِرُونَ (٣٣)" [الزمر:٢٦-٣٣].

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر آية ٦٢.



<sup>(</sup>١) سورة التكوير أية ٢٩.





# أين ومتى كتب الله المقادير؟

كَتَبَ الله مقاديرَ كلِّ شيء في اللوح المحفوظ، قبل أن يخلق السماواتِ والأرضَ بخمسين ألفَ سنة.

والدليل على ذلك: حديث عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرُو بْنِ الْعَاصِ رَضِّ عَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ يَقُولُ: «كَتَبَ اللَّهُ مَقَادِيرَ الْخَلائِقِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ بِخَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ»، قَالَ: «وَعَرْشُهُ عَلَى الْمَاء» (١).

# الاحتجاج بالقدر على المعاصي

لا يصح الاحتجاج بالقدر في ترك ما أمر الله به أو فعل مانهى الله عنه ويتبين بطلان ذلك من وجوه:

الأول: أن الله تعالى أقام الحجة على العباد بأن بين طريق الخير وأمرهم به وأقدرهم على فعله ووعدهم بالجزاء الحسن.

ويين لهم طريق الشَّروحذرهم منه وأقدرهم على تركه وتوعدهم، قال تعالى: ﴿ رُسُكُ مُ بَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ لِتَكَدُّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةُ بَعْدَ ٱلرُّسُلِّ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ (١)، ولو كان القدر حجة للمخالفين لم تنتف بإرسال الرسل لأن المخالفة بعد إرسالهم واقعة بقدر الله تعالى.

الثاني: أن الله تعالى أمر العبد ونهاه ولم يكلفه إلا مايستطيع، قال تعالى: ﴿ فَٱنْقُواْاللَّهَ مَا اَسْتُطَعُمُ ﴿ أَ)، وقال: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ (أ)، ولو كان العبد مجبرًا على الفعل لكان مكلفاً بما لايستطيع الخلاص منه وهذا باطل، ولذلك فإن العبد إنما يعذر إذا وقعت منه المعصية بجهل أو نسيان أو إكراه.

الثالث: أننا نرى الإنسان يحرص على ما يلائمه من أمور دنياه ومصالحه الشخصية حتى يحصله ولا يعدل عنه إلى ما لا يلائمه ثم يحتج على عدوله عنه بالقدر، فلماذا يترك ما ينفعه في أمور دينه ويفعل ما يضره ثم يحتج بالقدر؟ أليس شأن الأمرين واحدًا؟



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب القدر، يَابُ حِجَاجٍ أَدْمُ وَمُوسَى ١١١١ الدر برقم (٢٦٥٢).

<sup>(</sup>٢) سورة النساء أية ١٦٥.

<sup>(</sup>٢) سورة التفاين آية ١٦.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة آية ٢٨٦.





وإليك مثالاً يوضح ذلك: نرى المريض يؤمر بالدواء فيشربه ونفسه لاتشتهيه، وينهى عنه الطعام الذي يضره فيتركه ونفسه تشتهيه كل ذلك طلبًا للشفاء والسلامة، ولا يمكن أن يمتنع عن شرب الدواء أو يأكل الطعام الذي يضره احتجاجاً بالقدر، فلماذا يترك الإنسان ما أمر الله به ورسوله عنه ورسوله ويُنافِي محتجاً بالقدر؟

الرابع: أن الذي يحتج بالقدر على ما تركه من الواجبات أو فعله من المعاصي لو اعتدى عليه شخص فأخذ ماله أو انتهك حرمته، ثم احتج بالقدر وقال: لا تلمني فإن اعتدائي كان بقدر الله، لم يقبل حجته فكيف لا يقبل الاحتجاج بالقدر في اعتداء غيره عليه، ويحتج به لنفسه في اعتدائه على حق الله تعالى؟



## 般 عدُّد مراتب الإيمان بالقدر.

للقضاء والقدر أربع مراتب، هي:

المرتبة الأولى: العلم؛ وهو الإيمان بأن الله بكل شيء عليم، وأنه قد علم بأعمال الخلق قبل خلقهم.

المرتبة الثانية: الكتابة؛ وهي الإيمان بأن الله سبحانه وتعالى كتب مقادير كل شيء في اللوح المحفوظ.

المرتبة الثالثة: المشيئة؛ وهي الإيمان بأن جميع ما يجري في هذا الكون واقع بمشيئة الله تعالى.

المرتبة الرابعة: الخلق؛ وهو الإيمان بأن الله تعالى خالق كل شيء ومن ذلك: أفعال العباد كلها، خيرها وشرها، فلا يقع شيء في هذا الكون إلا وهو خالقه جل وعلا.







# () التقويم

## استدل بدليل من القرآن الكريم المرتبة الثانية والرابعة.

الدليل على المرتبة الثانية وهي (الكتابة): قال تعالى: "وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الأَرْضِ وَلا طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلاَّ أُمَمِّ أَمْتَالُكُمْ مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ الْأَرْضِ وَلا طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلاَّ أُمَمِّ أَمْتَالُكُمْ مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ الْأَرْضِ وَلا طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلاَّ أُمَمِّ أَمْتَالُكُمْ مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ الْأَرْضِ وَلا طَائِرٍ يَطِيرُ وَنَ (٣٨)" (سورة الأنعام).

الدليل على المرتبة الرابعة وهي (الخلق): قال تعالى: "وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشْاءُ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ" (سورة التكويب: ٢٩).

## متى كتب الله المقادير؟ مع الدليل.

كتب الله مقادير كل شيء في اللوح المحفوظ، قبل أن يخلق السماوات والأرض بخمسين ألف سنة.

والدليل على ذلك: حديث عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرِو، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ مَقَادِيرَ الْخَلائِقِ كُلَّهَا قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ يَقُولُ: "كَتَبَ اللَّهُ مَقَادِيرَ الْخَلائِقِ كُلَّهَا قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ بِخَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ"، قَالَ: "وَعَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ".







## کیف ترد علی من یحتج بالقدر علی المعصیة ؟

لا يصح الاحتجاج بالقدر في ترك ما أمر الله به أو فعل ما نهى الله عنه ويتبين بطلان ذلك من وجوه:

الأول: أن الله تعالى أقام الحجة على العباد بأن بين طريق الخير وأمرهم به وأقدرهم على فعله ووعدهم بالجزاء الحسن. قال تعالى: "رُسنلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ لِنَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللَّهُ عَزيزًا حَكِيمًا " (سورة النساء: ٥٠١)، ولو كان القدر حجة للمخالفين لم تكلف بإرسال الرسل لن المخالفة بعد إرسالهم واقعة بقدر الله تعالى.

الثانى: أن الله تعالى أمر العبد ونهاه ولم يكلفه إلا ما يستطيع، قال تعالى: "لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ" (سورة البقرة: ٢٨٦). ولو كان العبد مجبراً على الفعل لكان مكلفاً بما لا يستطيع الخلاص منه وهذا باطل.

الثالث: أننا نرى الإنسان يحرص على ما يلائمه من أمور دنياه ومصالحه الشخصية حتى يحصله ولا يعدل عنه إلى ما لا يلائمه ثم يحتج على عدوله عنه بالقدر، فلماذا يترك ما ينفعه في أمور دينه ويفعل ما يضره ثم يحتج بالقدر؟ أليس شأن الأمرين واحداً؟

الرابع: أن الذي يحتج بالقدر على ما تركه من الواجبات أو فعله من المعاصى لو اعتدى عليه شخص فأخذ ماله أو انتهك حرمته، ثم احتج بالقدر، لم يقبل حجته، فكيف لا يقبل الاحتجاج بالقدر في اعتداء غيره عليه، ويحتج به لنفسه في اعتدائه على حق الله تعالى؟









#### العلومات إثراثهة

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله:

(وليس لأحد أن يحتج بالقدر على الذنب بإتفاق المسلمين وسائر أهل الملل، وسائر العقلاء، فإن هذا لو كان مقبولًا لأمكن كلُّ أحد أن يفعل ما يخطر له من قتل النفوس، وأخذ الأموال، وسائر أنواع الفساد ثم يحتج بالقدر. ونفسُ المحتجِّ بالقدر إذا أُعتدي عليه، واحتجَّ المعتدي بالقدر لم يقبل منه، بل يتناقض، وتناقض القول يدل على فساده، فالاحتجاج بالقدر معلوم الفساد في بداءة العقول)(۱).





# الصَّبْرُ على أقدارِ الله المؤلِمَةِ



تمهید 🕡

قال تعالى : ﴿ وَبَشِّرِ الصَّهِرِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّذِينَ إِذَا آصَبَتَهُم مُّصِيبَةٌ قَالُوٓا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّاۤ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴿ أُوْلَتِهِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن رَبِهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ الْمُهْ تَدُونَ ﴿ ﴾ (١)

ما الذي يقوله من ابتلي بمصيبة ؟ وما أجره؟

يقول من ابتلي بمصيبة: "إِنَّا للهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ".

وأجره: جمع الله للصابرين أموراً ثلاثة لم يجمعها لغيرهم وهي: الصلاة منه عليهم، ورحمته لهم، وهدايته إياهم.

## المراد بالصبر على أقدار الله المؤلمة

المراد بالصبر على أقدار الله المؤلّة؛ حبسُ النفسِ عن الجزّع، وحبسُ اللسان عن التَّشكِّي والتَّسخُّط، وحبسُ الجوارح عن لطم الخدود وشقّ الجيوب ونحوهما.

<sup>(</sup>٣) أَخَرُجه البِخَارِي فِي كتاب الجنائز، بَابُ قَوْلِ الرَّجُلِ لِلْمَرْأَةِ عِنْدَ الفَبْرِءِ اصْبِرِي برقم (١٢٥٢)، ومسلم فِي كِتَابُ الْجَنَائِزِ، بَابٌ فِي الصَّبْرِ عَلَى الْمُصِينِةِ عِنْدَ أَوْلِ الصَّدْمَةِ برقم (٩٣٦).



<sup>(</sup>١) سورة البقرة أية ١٥٥-١٥٧.

<sup>(</sup>٢) سورة أل عمران آية ٢٠٠.





# حكم الصبر

الصبر واجب بإجماع العلماء.

والدليل على هذا:

- قول الله تعالى: ﴿ يَتَأْيَتُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَٱتَّـقُوا ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفُلِحُونَ ﴾. (١)
- 😗 حديث أُنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَبِّ الْفَّيِ قَالَ: مَرَّ النَّبِيُّ وَاللَّهِ بِامْرَأَةٍ عِنْدَ قَبْرٍ وَهِيَ تَبْكِي، فَقَالَ: «اتَّقِي اللّهَ،

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب الجنائز، بَابُ قَوْلِ الرَّجُلِ لِلْمَرْأَةِ عِنْدُ القَبْرِ: اصْبِرِي برقم (١٢٥٢)، ومسلم في كِتَابُ الْجَنَائِزِ، بَابٌ فِي النَّصِينِيةِ عِنْدُ أَوَّلِ الصَّدْمَةِ برقم (٩٢٦).



<sup>(</sup>١) سورة البقرة أية ١٥٥-١٥٧.

<sup>(</sup>٢) سورة أل عمران آية ٢٠٠.





## الحكمة من وجوب الصبر

شرع الله الصبر على المصيبة لحكم، منها:

(۱) التأدب مع الله تعالى في قضائه وقدره، فإن كل ما يصيب الإنسان من المصائب فإنها من عند الله تعالى، يبتلي بذلك عبده ويختبره، أو تكون عقوبة وكفَّارة لما فعله من الذنوب، فكان الواجب على العبد أن يتأدب مع الله تعالى في قضائه وقدره، فيصبر، ولا يعترض، فما أصابه لم يكن ليخطئه، وما أخطأه لم يكن ليصيبه، قال الله تعالى: ﴿مَّا أَسَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ يَسِيرُ ﴾ (١) الله على الله يَسِيرُ في الله يَسِيرُ في الله الله يَسِيرُ في الله الله يَسِيرُ في الله الله يسِيرُ في الله الله يَسِيرُ في الله يَسِيرُ في الله يَسِيرُ في اله الله يَسِيرُ في الله يَسْ الله يَسْ في الله يُسْ الله يُسْ الله يَسْ الله يَسْ الله يَسْ مَا الله يَسْ الله يَسْ

الصبر يؤدي إلى قوة العزيمة، وحسن التعامل مع المصيبة، والسعي في تلافيها، ويعجِّل بالفَرَج، وأما الجزع فإنه يؤدي إلى ضعف العزيمة، وسوء التعامل مع المصيبة، واستمرارها، وتأخر الفَرَج.

الصبر طريق إلى رضا العبد عن ربه جلَّ وعلا، وإذا رضي العبد بما قدر الله تعالى أورثه فلك رضا الله تعالى عنه، ومن رضي الله عنه فله السعادة التامة في الدنيا والآخرة.

من خلال ما سبق، بيِّن الحكمة من وقوع المصائب.

إذا وقعت المصيبة بالمسلم، فإنها:

|                                         | -1 1.55  | من الله ما | 6 NIU       | أنتكمت  | اما | A |
|-----------------------------------------|----------|------------|-------------|---------|-----|---|
| *************************************** | حببان تع | من الله وا | ٠٠٠ المسلام | ان معون | LA! | V |

🧔 وإما أن تكون .عقوبة وكفارة لما فعله من الذنوب .....

## 🗞 مكانةُ الصبر

للصبر مكانة عظيمة مِن الدِّين؛ وذلك: أن الإنسان لا يمكنه أن يعبد الله إلا بالصبر، سواء أكان صبرًا على طاعة الله، أو صبرًا عن معصيته، أو صبرًا على أقداره المؤلمة، ولهذا كثر الأمر بالصبر في القرآن الكريم والسنة النبوية.

ولعظم مكانة الصبر قال ابنُ مسعود رَجُوا الله الصّبَرُ نِصْفُ الإيمانِ (٢)، وقال العلماء: (الإيمانُ نصفٌ صبر، ونصفٌ شكرها، وأحوالٍ يجب نصفٌ صبر، ونصفٌ شكرها، وأحوالٍ يجب الصبر عليها.

(١) سورة الحديد أية ٢٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: عدة الصابرين لابن القيم ص١٤٠، وفيه شرح هذه الجملة وبيان معناها مفصلاً.



<sup>(</sup>٢) أُخْرِجه الطبراني في المعجم الكبير ١٠٤/٩، والحاكم ٤٤٦/٢، وصححه، وصححه ابن حجر ( تغليق الثعليق ٢٣/٢. وفتح الباري ٤٨/١، أول كتاب الإيمان.





## ك فضل الصّبر والترغيب فيه

لقد رُغُّب الشرع في الصبر، وبيَّن له فضائل كثيرة، منها:

الصابرون يوفَوْنَ أجرَهم بغير عد ولا إحصاء، يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوفَقُ الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم الله عَدْرِ عَبَالٍ ﴾ (١).

عَنَدُ وَلا محبة الله تعالى للصابرين، قال الله تعالى: ﴿ وَكَأْيِن مِن نَبِي قَنْتُلَ مَعَهُ رِبِيُّونَ كَثِيرٌ فَمَا تقدير وَهَنُواْ لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ وَمَا ضَعُفُواْ وَمَا آسْتَكَانُواً ۗ وَٱللّهُ يُحِبُّ ٱلصَّنبِرِينَ ﴾.(٢)

- (٢) معية الله الخاصة للصابرين، قال الله تعالى: ﴿ وَأَصْبِرُوٓ أَإِنَّ ٱللَّهُ مَعَ ٱلصَّنبِرِينَ ﴾ (٢)
- الصبرُ خيرٌ الأصحابه، قال تعالى: ﴿ وَإِنْ عَافَتُ نُدُ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ تُد بِهِ \* وَلَين صَبَرْتُم اللهِ وَ خَيرٌ الصحابه، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ عَلَيْهُ : «مَا أُعطِي أَحدٌ عطاءٌ خيرًا وأوسعُ مِن الصبر». (٥)
- الصبر يدل على صدق العزيمة، قال الله تعالى: ﴿ يَنْبُنَى ٓ أَقِيرِ ٱلصَّكَلُوةَ وَأَمُرٌ بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَنْهَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَٱصْبِرَ عَلَى مَا أَصَابِكُ ۚ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِٱلْأُمُورِ ﴾ (١).



<sup>(</sup>۱) سورة الزمر آية ١٠. (٢) سورة آل عمران آية ١٤٦.



 <sup>(</sup>٢) سورة الأنفال آية ٤٦.
 (٤) سورة النحل آية ١٢٦.

 <sup>(</sup>١) عورة المعاري المسابق المسابق عن المسألة برقم (١٤٦٩)، ومسلم في كتاب الزكاة، باب فضل التعفف والصبير برقم (١٤٦٩).

<sup>(</sup>٦) سورة لقمان آية ١٧.





## عقوبة الجزع والتسخط

للجزع عند المصيبة وترك الصبر أو التصبر عقوبات متعددة، منها:

- آ سَخُطُ الله تعالى على العبد الذي يجزع، ويترك الصبر على المقدور، فعن أنس رَخَافُتُهُ أن النَّبِيِّ وَعَالَيْ قال: «إِنَّ عِظَمَ الجَزَاءِ مَعْ عِظَمِ البَلاءِ، وَإِنَّ الله إِذَا أَحَبُ قَوْمًا ابْتَلَاهُمْ، فَمَنْ رَضَى قَلْهُ الرِّضَا، وَمَنْ سَخطَ فَلَهُ السَّخَطُ». (1)
- العقاب الشديد في نار جهنم، فعن أبي مالك الأَشْعَرِيُّ رَوَّكُ أَنَّ النَّبِيَّ وَ عَلَيْهُ قَالَ: «النَّائِحَةُ إِذَا لَمْ تَتُبَ قَبْلَ مَوْتِهَا، تُقَامُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَعَلَيْهَا سِرْبَالٌ مِنْ قَطِرُانٍ، وَدِرْعٌ مِنْ جَرَبٍ ». (٢)

عصارة شجر الأبهل(١)



اذكر مثالين للصبر على الطاعات.

- 🐠 تحمل مشقة وتعب الطاعات من صلاة وصيام وحج ....
- الصبر على بر الوالدين مهما فعلا .....

ومثالين للصبر عن المعاصي.

- 🐠 مفارقة كل ما يساعد على المعاصى، وقطع العادات...
- 🕜 حبس النفس عن متابعة الشهوات، وعن الوقوع فيما حرم الله.

# مراث الصبر

للصير ثمرات منها:

- 🕚 هداية القلب.
- 🕥 طمأنينة النفس.
  - 🕜 راحة البال.

قال الله تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيـمٌ ﴾ (١)، قال علقمةُ رحمه الله: هو الرجل تصيبه المصيبة، فيعلم أنها من عند الله فيرضى ويسلّم.

(٢) أُخرِجه مسلم في كتاب الجنّائز، باب التُّشديدِ فِي النّياحةِ ٢/١٤٤ (٩٣٤).

(٣) سورة التغابن آية ١١.



<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في أبواب الزهد، باب ما جاء في الصَّبرِ على البلاءِ برقم (٢٣٩٦)، وابن ماجه في كتاب الفتن، باب الصَّبرِ على البلاءِ برقم (٢٣٩٦)، فال الترمذي: حَديثٌ حَسَنٌ عَرِيبٌ، وحسله الأبائي في سلسلة الأحاديث الصحيحة (١٤٦).







بالتعاون مع زميلك، اذكر ثلاث ثمرات أخرى للصبر.

- ١- سبب للعون والنصرة والمدد من عند الله تعالى وقهر الأعداء، قال تعالى: (بلكي إِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا وَيَأْتُوكُمْ مِنْ فَوْرِهِمْ هَذَا يُمْدِدْكُمْ رَبُّكُمْ بِخَمْسَةِ آلافٍ مِنَ الْمَلَائِكَةِ مُسَوِّمِينَ)
   (سورة آل عمران آیة ٥٢٠).
  - ٢- يجلب محبة الله تعالى ومعيته فالله تعالى يحب الصابرين وهو معهم بلطفه ورحمته وعونه وتأييده لهم، قال تعالى:
     (وَاللَّهُ يُحِبُ الصَّابِرِينَ) (سورة آل عمران آية ٢٤٦).
- ٣- النعيم المقيم في جنة عرضها السماوات والأرض يزينها ترحيب الملائكة الأبرار، قال تعالى: (جَنَّاتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرِّيَّاتِهِمْ وَالْمَلَائِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهُمْ مِنْ كُلِّ بَابٍ \* سَلَامٌ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرْتُمْ فَنِعْمَ عُقْبَى الدَّارِ) عَلَيْهِمْ مِنْ كُلِّ بَابٍ \* سَلَامٌ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرْتُمْ فَنِعْمَ عُقْبَى الدَّارِ) (سورة الرعد آية ٢٠-٢٤).







# (التقويم)

## الصبر.

المراد بالصبر على أقدار الله المؤلمة: حبس النفس عن الجزع، وحبس اللسان عن التشكي والتسخط، وحبس الجوارح عن لطم الخدود وشق الجيوب ونحوها.

## الصبر؟ مع الدليل.

حكم الصبر: الصبر واجب بإجماع العلماء؛ والدليل على هذا: قوله تعالى: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَاتَّقُواْ اللهَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ}، وعَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ - رَضِيَ اللهُ عَنْهُ - قَالَ: مَرَّ النَّبِيُّ - صلَّى الله عليه وسلَّم - بِامْرَأَةٍ تَبْكِي عِنْدَ قَبْرٍ، فَقَالَ: ((اتَّقِي الله وَاصْبِرِي)).

## ا ثمرات الصبر ؟

- ١\_ هداية القلب.
- ٢\_ طمأنينة النفس.
- ٣- راحة البال، قال تعالى: "مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبة إِلَا بِإِذْنِ اللهِ قَمَنْ يُومِنْ بِاللهِ يَهْدِ قَلْبَهُ وَاللهُ بِكُلِّ شَنِي عِ عَلِيمٌ".







# التقويم ؟

## بين عقوبة الجزع والتسخط عند المصائب.

للجزع عند المصيبة وترك الصبر أو التصبر عقوبات متعددة، منها:

- ١- سخط الله تعالى على العبد الذي يجزع، ويترك الصبر على المقدور، فعن أنس على النبي على الله عن أنس على النبي على قال: (إنَّ عِظْمَ الْجَزَاءِ مَعَ عِظْمِ الْبَلاءِ، وإنَّ الله عَزَّ وَجَلَ إِذَا أَحَبَ قَوْمًا ابْتَلاهُمْ، فمَنْ رَضِيَ فَلَهُ الرِّضَا، وَمَنْ سَخِطَ فَلَهُ السَّخَطُ) رواه الترمذي وحسنه.
  - ٢- العقاب الشديد في نار جهنم، فعن أبي مالك الأشعري في أن النبي إلى قال: "أَنَّ النَّائِحةَ إِذَا لَمْ تَتُبْ قَبْلُ مَوْتِهَا تَلْبَسُ تُقَامُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَعَلَيْهَا سِرْبَالٌ مِنْ قَطِرَانٍ وَدِرْعٌ مِنْ جَرَبٍ".

## ها عَلاقة الصبر بالإيمان بالقدر ؟

علاقة الصبر بالإيمان بالقدر: الصبر طريق إلى رضا العبد عن ربه جل وعلا، وإذا رضا العبد بما قدر الله تعالى أورثه ذلك رضا الله تعالى عنه، ومن رضي الله عنه فله السعادة التامة في الدنيا والآخرة، كما أن للصبر مكانة عظيمة من الدين؛ فالإنسان لا يمكنه أن يعبد الله إلا بالصبر، سواء أكان صبرا على طاعة الله، أو صبراً على معصيته، أو صبرا على أقدار الله المؤلمة، فعن عبد الله بن مسعود على -: "الصّبر نصف الإيمان"، وقال العلماء: "الإيمان نصفان: نصف صبر، ونصف شكر".







#### المعلومات إشرائية

قال ابن القيم رحمه الله:

(الصبر باعتبار متعلقه ثلاثة أقسام: صبر الأوامر والطاعات حتى يؤديها، وصبر عن المناهي والمخالفات حتى لا يقع فيها، وصبر على الأقدار والأقضية حتى لا يتسخطها)(١).





# الدرس عند المصيبة الرابع عند المصيبة

تمهید 🕟

ما من أحد إلا ويتعرض للمصائب، ولكن الناس تختلف مواقفهم عند ذلك.

٥ فما مراتب الناس عند المصائب؟

الناس حال وقوع المصائب الدنيوية على أربع مراتب: الجزع والتسخط - الصبر - الرضا - الشكر والحمد.

وما الحال التي ينبغي أن يكون عليها المسلم عند المصيبة؟ على المصاب أن يسترجع ويصبر ويحتسبها عند الله ثم يركن إلى الله - تعالى - رجاء أن يخلف الله عليه ويعوضه عن مصابه.

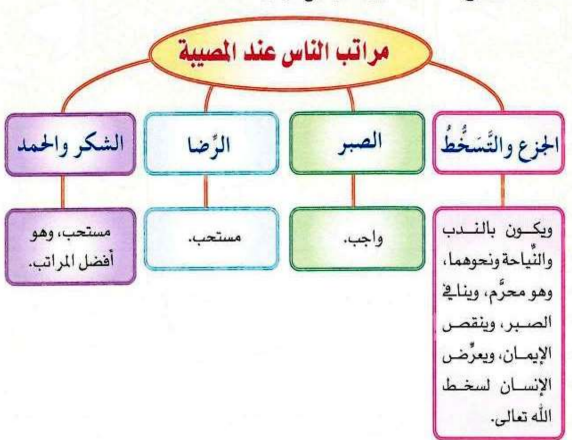






# كمراتب الناس عند المصيبة

الناس حال وقوع المصائب الدنيوية على أربع مراتب:









# بم يكون الصبر؟

الصبر على أقدار الله المؤلمة يكون بالقلب، والسِّيان، والجوارح:

فصبر القلب: بترك الجزع، قال الله تعالى: ﴿ مَا آَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ يَهُدِ قَلْبَهُ، ﴾ (١)، قال علقمة: هو الرجل تصيبه المصيبة، فيعلم أنها من عند الله فيرضى ويسلم. وصبر اللّسان: بترك التشكي والندب والنّياحة.

والندب؛ رفع الصوت بتعداد فضائل الميت ومحاسنه، والتوجع والتفجع على فراقه، والنياحة؛ رفع الصوت بالبكاء على الميت، فعن أبي هريرة تَوَقِّقُهُ أن رسول الله وَ الله وَالنَّةُ قال: «اثنتان في الناس هما بهم كفر: الطعن في النسب، والنِّياحة على الميت»، والمراد بالكفر هنا: الكفر الأصغر الذي لا يخرج عن الإسلام، ووصفها بالكفر يدل على أنها من الكبائر.



بالتعاون مع زميلك، اذكر أمثلة أخرى من واقعك تدل على عدم صبر اللسان عند المصيبة.

- ١. يتحدث باللسان بما يُسخط الله.
- ٢. عدم حبس اللسان عن الشكوى إلى غير الله تعالى كأن يدعو بالويل والثبور.
  - ٣. أن يسب الدهر فيؤذي الله عز وجل وما أشبه ذلك.

وصبر الجوارح: بترك لطم الخدود وشق الجيوب ونحو ذلك عند المصيبة، فعن ابن مسعود رَّخُ اللَّهُ النبي وَاللَّهُ قال: «ليس منا من ضرب الخدود، وشق الجيوب، ودعا بدعوى الجاهلية».



## حكم البكاء مِن غير جزع

البكاء حزنًا على الميت أو المفقود من غير ندب ولا نياحة، أو البكاء على وجه الرحمة والرأفة جائز، ولا ينافج الصبر ولا الرضا بقضاء الله.

<sup>(</sup>١) سورة التغاين آية ١١.





والدليل على هذا: حديث أُنسِ بَنِ مَالِكٍ تَعَطِّفُهُ أَن رَسُولَ اللهِ ﷺ قال عندما دُخَلَ على ولده إِبْرَاهِيم نَعُطُّفُهُ وهو يَجُودُ بِنَفْسِهِ: «إِنَّ العَيْنَ تَدْمَعُ، وَالقَلْبَ يَحْزَنُ، وَلاَ نَقُولُ إِلَّا مَا يَرْضَى رَبُّنَا، وَإِنَّا بِفِرَاهِيم نَعُطُّهُ وَهو يَجُودُ بِنَفْسِهِ: «إِنَّ العَيْنَ تَدْمَعُ، وَالقَلْبَ يَحْزَنُ، وَلاَ نَقُولُ إِلَّا مَا يَرْضَى رَبُّنَا، وَإِنَّا بِفِرَاقِكَ يَا إِبْرَاهِيمُ لَحْزُونُونَ». (١)



#### لخص حالات الصير:

- الصبر بالقلب: وهو بترك الجزع فال تعالى: "اما أصاب من " من مصيبة إلا بإذن الله وَمَنْ يُؤمِنْ بِالله يَهْدِ قَلْبَهُ وَالله بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ".
- 🚳 الصبر باللسان: .و. هو. بترك التشكي .والندب والنياحة .........
- الصبر بالجوارج: وهو. بترك لطم الخدود وشق الجيوب ونحو ذلك عند المصيبة، فعن ابن مسعود رضي الله عنه أن النبي قال: "لَيْسَ مِنَّا مَنْ ضَرَبَ الْخُدُودَ وَشَقَّ الْجُيُوبَ وَدَعَا بِدَعْوَى الْجَاهِلِيَّةِ".







# التقويم }

## اذكر مراتب الناس عند المصيبة حسب أفضليتهم .

- ١ ـ الشكر والحمد، وهو أفضل المراتب.
  - ٢- الرضا.
  - ٣- الصير.
  - ٤ ـ الجزع والتسخط.

## 🚱 ما حكم الجزع والتسخط عند المصيبة ؟ ولماذا ؟

الجزع والتسخط عند المصيبة محرم؛ لأنه ينافي الصبر، وينقص الإيمان، ويعرض الإنسان لسخط الله تعالى.

## الدليل. ما حكم البكاء من غير جزع ؟ مع الدليل.

البكاء من غير جزع؛ كالبكاء حزنا على الميت أو المفقود من غير ندب ولا نياحة، أو البكاء على وجه الرحمة والرأفة فهو؛ جائز، ولا ينافي الصبر ولا الرضا بقضاء الله.

والدليل على هذا: حديث أنس بن مالك رضي الله عنه أن رسول الله و قال عندما دخل على ولده إبراهيم هه وهو يجود بنفسه: (إِنَّ الْعَيْنَ تَدْمَعُ، وَالْقَلْبَ يَحْزَنُ، وَلاَ نَقُولُ إِلاَّ مَا يَرْضَى رَبُّنَا، وَإِنَّا بِفِرَاقِكَ يَا إِبْرَاهِيمُ لَمَحْزُونُونَ) متفق عليه.







#### مطوطات إشرافية

عن أم سلمة رَضَيْقُ قالت: (سمعت رسول الله رَقَيْقُ يقول: «ما من مسلم تصيبه مصيبة، فيقول ما أمره الله به: «إنا لله وإنا إليه راجعون، اللهم أجرني في مصيبتي واخلف لي خيرًا منها، إلا أخلف الله له خيرًا منها»، فلما مات أبو سلمة، قالت: أي المسلمين خير من أبي سلمة؟ أول بيت هاجر إلى رسول الله وَالله وَالله الله الله والله و







## كما يعين على الصّبر

ممًّا يعين المسلم على الصبر ما يأتي:

◊ معرفة أن المصيبة من علامات إرادة الله الخير بالإنسان.

والدليل على هذا:

(١) حديث أبي هُرَيْرَةَ رَبِوْلِيْكُ أَن النَّبِيُّ وَيُولِيُّ قَال: «مَن يُرِدَ الله بِهِ خَيْرًا يُصِبّ منه». (١)

حديث أنْسٍ رَوْقُتُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ: «إِذَا أَرَادَ اللهُ بِعَبْدِهِ الخَيْرَ عَجُلَ لَهُ العُقُوبَةَ
 إِذَا أَرَادَ اللهُ بِعَبْدِهِ الشَّرَّ أَمْسَكَ عَنْهُ بِذَنْبِهِ حَتَّى يُوَالِي بِهِ يَوْمُ القِيَامَةِ». (1)

وإنما كان تعجيل العقوبة في الدنيا خيرًا له؛ لأن المصائب تكفَّر الذنوب، وتدعو إلى الصبر فيثاب عليه، وكان تأخير العقوبة للمذنب حتى يولفي به يوم القيامة من الشر؛ لما فيه من اجتماع العقوبة عليه في الآخرة.

معرفة أن المصائب في ذاتها تكفر الذنوب، وإذا صبر المسلم عليها نال ثواب الصابرين. فعن أنس رَحَوْقُكُ أن النَّبِيَ وَيَوْقُلُ قال: «إِنَّ عِظَمَ الجَزَاءِ مَعَ عِظَمِ البَلاءِ، وَإِنَّ اللَّهَ إِذَا أَحَبَّ قَوْمًا ابْتَلاهُمْ، فَمَنْ رَضِيَ فَلَهُ الرِّضَا، وَمَنْ سَخِطَ فَلَهُ السَّخَطُ» (أ)، ومعنى الحديث: أن من كان ابتلاؤه أعظم كان ثوابه أكثر.

(١) أخرجه البخاري في كِتَاب الْمُرْضَى، بَاب ما جاء في كَشَّارُةِ الْمَرْضِ ٢١٣٨/٥ (٥٣٢١).

(٣) أخرجه الترمذي في أبواب الزهد، باب ما جاء في الصَّبرِ على البلاءِ برقم (٢٣٩٦)، وابن ماجه في كتاب الفتن، باب الصَّبرِ على البلاءِ برقم (٤٠٢١)، قال الترمذي: خَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ، وحسنه الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة (١٤٦).



<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في أبواب الزهد، باب ما جاء في الصّبر على البلاء ٢٠١/٤ (٢٣٩٦)، وأبو يعلى الموصلي في مسنده ٢٤٧/٧ (٢٠٥٤)، والحاكم في المستدرك على الصحيحين ٢٠٨)، وأورده في سلسلة الأحاديث الصحيحة (٢٠٨)، وأورده في سلسلة الأحاديث الصحيحة (٢٠٨).







بالتعاون مع زميلك، مثل على بعض المصائب التي تصيب الإنسان، وما الدليل على ثواب الصابرين من القرآن الكريم.

كثيرة هي المصائب التي تصيب المسلم من ظلم ظالم، أو ضيق رزق، أو ضياع أمل، أو فقدان عزيز، وخلاف ذلك كثير من مصائب الدنيا ومنغصاتها، فالإنسان معرض للاختبار بالعديد من الابتلاءات قال تعالى: {ولَنَبْلُونَكُمْ بِشَيْءٍ مِنَ الْخَوْف وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِنَ الأَمْوَالِ قال تعالى: {ولَنَبْلُونَكُمْ بِشَيْءٍ مِنَ الْخَوْف وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِنَ الأَمْوَالِ وَالأَنْفُسِ وَالثَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ \* الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ وَالْوَا إِنَّا لِللَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ \* أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ} (البقرة: ٥٥ ١ - ١٥٧). فيخبرنا الله و تعلى بأنّه سيختبرنا، فهل نصبر على قليل من الخوف و الجوع، وفقدان بعض الأموال والأهل و نقص في النباتات والزرع وغيرها من حوائج الإنسان؟ أم لا! والمصائب التي تصيب المؤمن ما هي إلا رحمة من الله لأنّها كفّارة للذنوب و يجب على المصاب أن يحسن رحمة من الله تعالى فلا ييأس ولا يسخط ويطلب الرحمة والمغفرة من الظنّ بالله تعالى فلا ييأس ولا يسخط ويطلب الرحمة والمغفرة من الله في كل وقت.

قال رسول الله: (ما يُصيبُ المسلم من نَصَبِ ولا وَصَبِ ولا همِّ ولا حَزَنِ ولا أَذَى ولا غَمِّ، حتّى الشوكة يُشاكها إلاّ كفَّرَ الله بها من خطاياه) حديث صحيح، متفق عليه. وقال رسول الله على (ما يزالُ البلاءُ بالمؤمنِ والمؤمنة فِي نَفْسِهِ وولَدِهِ ومالِهِ حتّى يَلقى الله تعالى وما عليه خَطِيئةٌ) رواه الترمذي وقال: حديث حسن صحيح.

#### ثواب الصابرين من القرآن الكريم:

أن كل الأعمال يعرف ثوابها إلا الصبر فإن الله يوفى الصابرين أجورهم بغير حساب قال تعالى: {إنْمَا يُوفَى الصَابِرُونَ أَجَرَهُم بغير حساب} [الزمر: ١٠].









- ٢. أن الله سبحانه وتعالى يحب الصابرين قال تعالى: {وَاللّهُ يُحِبُّ الصّابِرِينَ} [آل عمران: ٢٤٦].
- ٣. أن الصابرين في معية الله عز وجل ومن كان الله معه فقد ظفر ونجى من كل بلى، قال الله تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَةِ إِنَّ اللهَ مَعَ الصَّابِرِينَ) [البقرة: ٣٥١].
  - أكد الله سبحانه وتعالى أن الصبر فيه خير لأهله، قال تعالى: {وَلَئِن صَبَرتُم لَهُوَ خَيرٌ لِلصَابرينَ}.
  - وعد الله الصابرين أن يؤتيهم أجرهم مرتين، فقال: (وْلَئِكَ يُؤْتَوْنَ أَجْرَهُم مَرتين، فقال: (وْلَئِكَ يُؤْتَوْنَ أَجْرَهُم مَرَّتَيْنِ بِمَا صَبَرُوا وَيَدْرَؤُونَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِّئَةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ)
     [القصص: ٤٥].
  - الصابرون تنالهم رحمة الله وصلواته، وهم المهتدون للخير والصواب، قال الله تعالى: (وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ \* الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُصِيبَةٌ قَالُواْ إِنَّا لِلهِ وَإِنَّا الله وَإِنَّا لِلهِ وَإِنَّا الله وَإِنَّا كُمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ) [البقرة: ٥٥١-١٥٧].
  - ٧. خص الله تعالى الصابرين بأمور ثلاثة لم يخص بها غيرهم وهي: صلاته عليهم ورحمته لهم وهدايته لهم، قال تعالى: {وَبَشْتِرِ الصّابِرِينَ \* الّذِينَ إذا أصَابَتَهُم مُصِيبَةٌ قَالُوا إنّا للهِ وَإنّا إلَيهِ راجِعُونَ \* أُولئِكَ عَلَيهِم صَلَواتٌ مِن رّبهم وَرَحمَةٌ وَأُولئِكَ هُمُ المُهتَدُونَ}.
- ٨. أن الله سبحانه وتعالى قد علق الفلاح في الدنيا والآخرة بالصبر، قال تعالى:
   {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ} [آل عمران: ٢٠٠٠].
  - ٩. أن للصابرين حظوظ عظيمة في الدنيا والآخرة، قال تعالى: {وَيْلَكُمْ ثَوَابُ اللهِ خَيْرٌ لِّمَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا وَلاَ يُلَقَّاهَا إلاَّ الصَّابِرُونَ}، {وَمَا يُلَقَّاهَا إلاَّ الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّاهَا إلاَّ ذُو حَظِّ عَظِيمٍ}.
  - ١٠. بشر الله الصابرين بصبرهم على البلاء، قال تعالى: {وَلَنَبْلُونَكُمْ بِشْنَىءٍ مِّنَ الْخَوفْ وَالْجُوع وَنَقْص مِّنَ الأَمَوَالِ وَالأَنفُسِ وَالثَّمَرَاتِ وَبَشِّر الصَّابِرِينَ}.







- معرفة أن وقوع البلاء بالإنسان من علامات محبة الله له. يدل على ذلك الحديث السابق: «وَإِنَّ اللهَ إِذَا أَحَبَّ قَوْمًا ابْتَلاهُمْ».
- استصغار المصيبة، لأنه ما من مصيبة إلا وهناك أكبر منها، فيحمد المسلم ربه على أن لم تكن أكبر منها، والنظر في واقع الناس المبتلين يخفف هذا، فكل من ابتلي بشيء فسيجد من ابتلي بما هو أشد منه.



#### اذكر أمثلة على تفاوت المصائب.

الابتلاء سنة عامّة لا ينجو منه مؤمن قط، وإن كان ما يصيب العباد من البلاء متفاوتاً بحسب قوة إيمان العبد وضعفه؛ ففي الصَّحِيحَيْنِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: {مَا يُصِيبُ الْمُسْلِمَ مِنْ وَصَبٍ وَلَا عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: {مَا يُصِيبُ الْمُسْلِمَ مِنْ وَصَبٍ وَلَا نَصَب، وَلَا هَمِّ، وَلَا حُزْنٍ، وَلَا أَذًى، وَلَا غَمِّ حَتَّى الشَّوْكَة يُشْاكُهَا إلَّا نَصَب، وَلَا هَمِّ، وَلَا حُزْنٍ، وَلَا أَذًى، وَلَا غَمِّ حَتَّى الشَّوْكَة يُشْاكُهَا إلَّا كَفَّرَ اللَّهُ بِهَا مِنْ خَطَايَاهُ}. وَعَنْ ابْنِ أَبِي وَقَاصٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: { كَفَّرَ اللَّهُ بِهَا مِنْ خَطَايَاهُ}. وَعَنْ ابْنِ أَبِي وَقَاصٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: { كَفَّرَ اللَّهُ بِهَا مِنْ خَطَايَاهُ إِلَى النَّاسِ أَشِدُ بَلَاءً قَالَ: الْأَنْدِياءُ ثُمَّ الصَّالِحُونَ، ثُمَّ الْأَمْثَلُ فَالْأَمْثَلُ مِنْ النَّاسِ، يُبْتَلَى الرَّجُلُ عَلَى حَسْبِ دِينِهِ، فَإِنْ كَانَ فِي الْأَمْثَلُ فَالْأَمْثَلُ مِنْ النَّاسِ، يُبْتَلَى الرَّجُلُ عَلَى حَسْبِ دِينِهِ، فَإِنْ كَانَ فِي الْأَمْثَلُ مِنْ النَّاسِ، يُبْتَلَى الرَّجُلُ عَلَى حَسْبِ دِينِهِ، فَإِنْ كَانَ فِي دِينِهِ رِقَّةٌ خُفِفَ عَنْهُ، وَمَا يَزَالُ لِينَاكُ عُبِلْ بِالْعَبْدِ حَتَّى يَمْشِي عَلَى ظَهْرِ الْأَرْضِ وَلَيْسَ عَلَيْهِ خَطِيئَةٌ }.

وقد يكون الابتلاء بالغير أو بالخير والشر.

فمن أصعب صور الابتلاء بالغير أن يبتلى المرء في أقرب الناس إليه؛ وهم أهله وولده، قال تعالى: {وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضٍ فِتْنَةً أَتَصْبِرُونَ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيراً} [الفرقان: ٢٠]، وقال تعالى: {وَاعْلَمُوا أَنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلادُكُمْ فِتْنَةٌ وَأَنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ} [الأنفال: ٢٨].

كما يكون الابتلاء بالخير تارةً وبالشر تارةً أخرى، وقد يكون بهما معاً، قال تعالى: {وَبَلَوْنَاهُمْ بِالْحَسنَاتِ وَالسَّيِّنَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ} [الأعراف: ١٦٨]،









وقال سبحانه: {وَنَبْلُوكُمْ بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فَتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ} [الأنبياء: ٣٥]، وعلى المؤمن أن يوطن نفسه على مقابلة الابتلاء في كلتي الحالتين على مرضاة الله التي في تحصيل سعادة الدارين، وبذلك يحوز خير الخيرين، وأفضل الأمرين.

فما من عبد لله طوعاً أو كرهاً إلا وهو معرّض لأن يُبتلى فيما آتاه الله من أوجه النعماء، قال تعالى: "لِيَبْلُوكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ" [المائدة: ٤٨]، فما أوتي أحد نعمة إلا كانت ابتلاء له واختباراً لشكره أو صبره، فالغني يبتلى بغناه والفقير يبتلى بفقره، والقوي يبتلى بقوته والضعيف يبتلى بضعفه، والعالم يبتلى بعلمه والجاهل يبتلى بجهله، وهكذا ... فكلنا مبتلى، وإلى أقدارنا سائرون، قال عز وجل: {فَمَنْ رُحْزِحَ عَنِ النَّارِ وَأُدْخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إلا مَتَاعُ الْغُرُور} [آل عمران: ٥٨٥].

- نظر المصاب إلى ما بقي عنده من النعم الدينية والدنيوية، من المال والأهل والولد، والصحة والعافية، والسلامة في الدين، فمهما كانت المصائب، فما بقي للإنسان أكثر مما فاته؛ لأن نعم الله عليه لا تعد ولا تحصى.
- النظر إلى أن المصيبة لم تكن في الدِّين. فمهما ابتلي الإنسان في بدنه أو ماله أو ولده أو غير ذلك من أمور الدنيا، فليحمد الله أن لم يُصَب في دِينه كتوحيده، وصلاته، وطاعته لربه جلَّ وعلا، واستقامته على دِينه، وبعده عن أحوال الضالين والمنحرفين، فالدنيا مهما بقيت فهي إلى زوال كامل، وأمر الآخرة هو الأساس والباقي للإنسان.







- النظر إلى أن عامة المصائب والابتلاءات تأتي عارضة في زمن ثم تنقضي، فما هو إلا صبر يسير بالنسبة للعمر، ويعقبه ثواب كثير، ولينظر الإنسان إلى حاله قبل البلاء، فقد كان في عافية زمنًا طويلاً، وإلى ما ينتظره بعد البلاء من عافية وأجر.
  - الحراك فضائل الصابرين، وتذكر ما أعده الله لهم من النعيم المقيم، والثواب الجزيل.











بالتعاون مع مجموعتك: حدِّد - مما مضى -أهم ثلاثة عناصر تعين على الصبر في نظرك:

- ١- معرفة أن وقوع البلاء بالإنسان من علامات محبة الله له، ويدل على ذلك قوله على:
   على ذلك قوله على: "وإنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ إذا أَحَبَّ قَوْمًا ابْتَلاهُمْ".
- ٢- استصغار المصيبة؛ لأنه ما من مصيبة إلا وهناك أكبر منها، فيحمد المسلم ربه على أن لم تكن أكب منها، والنظر في واقع الناس المبتلين يخفف هذا، فكل من ابتلى بشيء فسيجد من ابتلى بما هو أشد منه.
- ٣- إدراك فضائل الصابرين، وتذكر ما أعده الله لهم من النعيم المقيم،
   والثواب الجزيل.



<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ١٧٢/١، والترمذي في كتاب الزهد، باب ما جاء في الصُّبْرِ على البِلَاء ٢٠١/٤ (٢٣٩٨)، وصعبه ابن حبان ١٨٢/٧ (٢٩٢٠)، والأنباني في السلسلة الصحيحة ١٩٢/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٢) سورة الأحقاف آية ٣٥.





### كمعرفة أخبار الصابرين والاطلاع على أحوالهم

مِن أعظم ما يعين على الصبر: معرفة أحوال المبتكين، وصبرهم، وأشدُّ الناس بلاءً هم الأنبياء على الصبر: معرفة أحوال المبتكين، وصبرهم، وأشدُّ الناس بلاءً هم الأنبياء، عن الله عن سعد بن أبي وقاص رَوْظُّتُ قال: قلتُ: يا رسُولَ الله، أيُّ النَّاسِ أشدُّ بَلَاءً؟ قال: «الأُنبِيَاءُ، ثُمُّ الصَّالِحُونَ، ثُمَّ الأَمْثَلُ فَالأَمْثَلُ مِنَ النَّاسِ، يُبتَلَى الرَّجُلُ عَلَى حَسَبِ دِينِه؛ فَإِنْ كَانَ فِي دِينِه صَلَابَةٌ رَبِّد فِي بَلَائِه، وإن كان في دِينِه رِقَّةٌ خُفْفَ عَنْهُ، وَمَا يَزَالُ البَلَاءُ بِالعَبْدِ حَتَّى يَمْشِي عَلَى ظَهْرِ الأَرْضِ لَيْسَ عَلَيْه خَطيئَةٌ ". (۱)

ولهذا أمر الله تعالى رسوله عَلَيْكُ بالاقتداء بأولي العزم من الأنبياء عَلَيْ الدِّر، في صبرهم، فقال الله تعالى: ﴿ فَأَصِّيرَ كُمَا صَبَرَ أُولُوا أَلْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ ﴾ (٢).

ومن صور صبر الأنبياء عليهم السلام ما يلي:

سَبُرُ رسولنا عَلَيْ فَ مُواقف كثيرة، منها: يوم أُحُد، حيث شُجَّ رأسُه، وَكُسِرَتْ رَبَاعِينَه، وَقُتِلَ عمه حمزة رَخِالْعَيَةُ ، وكثيرٌ من أجلًاء أصحابه رَخِالْتُهُ، فصبر عليه الصلاة والسلام.



<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ١٧٢/١. والترمذي في كتاب الزهد، باب ما جاء في الصَّبْرِ على البِلَاء ٢٠١/٤ (٢٢٩٨)، وصعبه ابن حبان ١٨٣/٧ (٢٩٢٠) والألباني في السلسلة الصحيحة ٢٥٥/١ (١٤٢).

<sup>(</sup>٢) سورة الأحقاف آية ٢٥.





- شبرٌ نَبِيِّ الله إبراهيم عَلَيْ على تكذيب قومه وإيذائهم له، حتى إنهم أو قدوا له نارًا عظيمة ثم رموه فيها عَلَيْ إب فجعلها الله عليه بردًا وسلامًا.
- شبرٌ نَبِيِّ الله موسى عَلَيْ إِلَهُ على بني إسرائيل، حيث آذوه، وعَصَوْهُ، واتهموه بما هو بريء منه، فبرَّأه الله تعالى مما قالوه.
  - الله أيوب عَلَيْ على فَقْدِ ماله وولده، وما أصيبَ به مِن المرض.
- صَبْرٌ نَبِيِّ الله يعقوب عَلَيْ الله على فَقْدِ ولده يوسف عَلَيْ إلى سنوات طويلة، ثم على العَمَى الذي أصابه بسبب الهمِّ والحزن والبكاء على ولده.

## () التقويم

#### الله الخير بالإنسان؟ علامات إرادة الله الخير بالإنسان؟ الله الخير بالإنسان؟

لأن المصائب تكفر الذنوب، وتدعوا إلى الصبر فيثاب عليه، وكان تأخير العقوبة للمذنب حتى يوافي به يوم القيامة من الشر؛ لما فيه من اجتماع العقوبة عليه في الآخرة. فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ: "مَنْ يُرِدِ اللّهُ بِهِ خَيْرًا يُصِبْ مِنْهُ ".









## () التقويم

#### الدليل على المصائب كفًارة؟

الدليل على أن المصائب كفارة للذنوب، فعن أنس ﴿ أَنِ النّبِيِّ اللهِ قَالَ: «إِنَّ عِظْمَ الْبَتِلاهُمْ، فَمَنْ «إِنَّ عِظَمَ الْبَتَلاهُمْ، فَمَنْ رَضِيَ قَلْهُ الرّضَا، وَمَنْ سَخِطَ فَلَهُ السّنْخُطُ».

#### هل المصيبة من علامات محبة الله بعبده؟ مع الدليل.

نعم؛ وقوع البلاء بالإنسان من علامات محبة الله له. يدل على ذلك قوله في حديث أنس رضي الله عنه أنِ النّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «إِنَّ عِظَمَ الْجَزَاءِ مَعَ عِظَمِ الْبَلاءِ، وَإِنَّ اللهَ إِذَا أَحَبَّ قَوْمًا ابْتَلاهُمْ، فَمَنْ رَضِيَ فَلَهُ الرّضَا، وَمَنْ سَخِطَ فَلَهُ السُّخْطُ».

#### ﴿ مَا معنى قول النبي عَلِي ﴿ مَنْ يُردِ اللَّهُ بِهِ خَيْرًا يُصِبُ مِنْهُ »؟

أي: يبتليه بالمصائب والمحن ليرفع درجاته ويزيد في حسناته على ما يكون من صبره واحتسابه، وأن المصيبة من علامات إرادة الله الخير بالإنسان، وأن تعجيل العقوبة في الدنيا خيراً له، لأن المصائب تكفر الذنوب، وتدعوا إلى الصبر فيثاب عليه.







#### المعلومات إشرافية

عن الشعبي، قال شريح:

(إني لأصاب بالمصيبة، فأحمد الله عليها أربع مرات، أحمد إذ لم يكن أعظم منها، وأحمد إذ رزقتي الصبر عليها، وأحمد إذ وفقني للاسترجاع لما أرجو من الثواب، وأحمد إذ لم يجعلها في ديني)(١).



<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ج ١٠٥ ص ١٠٥.





### استعمال (لُوْ) في الكلام





الرضا بقضاء الله وقدره واجب، والاعتراض عليه والتسخط منه

من العبارات الدارجة في الاستعمال عند حصول مصيبة (لو) حصل
 كذا لما كان كذا؛ فما حكمها؟

### أنواع استعمال (لو) في الكلام

استعمال (لَو) في الكلام على نوعين:

#### (النوع الأول: ﴾ استعمالٌ محرَّمٌ، وله صورتان:

استغمالها في أمر ماضٍ على وجه التَّسَخُّطِ مِنَ القضاء والقَدَرِ، كاستعمالها عند حلول المصائب،

#### مثال ذلك:

- لولم يسافر فلان ما مات.
- 🧶 لولم يذهب مع فلان لم يصبه حادث السيارة.
- استغمالها في أمرٍ مستقبلٍ تَمنيًا للشَّرِّ، مثل: لو كان لي سُلْطَةٌ لضربتُ فلانًا، واستوليتُ على ماله،

والدليل على تحريمه: حديث أبي هُرَيْرَةً رَضِ الْفَاقِيَّةُ قَالَ رَسُولُ اللّهِ وَالْفَاقِيَّةُ: «الْمُؤْمِنُ الْفَوِيُّ خَيْرٌ وَأَحَبُ إِلَى اللّهِ مِنَ الْمُؤْمِنِ الضَّعِيفِ، وَفِي كُلِّ خَيْرٌ، احْرِصْ عَلَىَ مَا يَنْفَعُكَ وَاسْتَعِنْ بِاللّهِ وَلاَ تَعْجِزُ، وَأَحَبُ إِلَى اللّهِ مِنَ الْمُؤْمِنِ الضَّعِيفِ، وَفِي كُلِّ خَيْرٌ، احْرِصْ عَلَى مَا يَنْفَعُكَ وَاسْتَعِنْ بِاللّهِ وَلاَ تَعْجِزُ، وَإِنْ أَصَابَكَ شَيْءٌ قَلاَ تَقُلُ: لَو أُنَّي فَعَلْتُ كَانَ كَذَا وَكَذَا، وَلَكِنْ قُلْ: قَدَرُ اللّهِ وَمَا شَاءَ فَعَلَ، فَإِنَّ لَو تَفْتَحُ عَمَلُ الشَّيْطَانِ». (١)



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب القدر، بأب في الأمر بالقوة وترك العجز، والاستعانة باللهِ، وتفويض المقادير للهِ برقم (٢٦٦٤).





#### النوع الثاني: ﴿ استعمالُ جائزٌ، وله صورتان:

استغمالها في أمر ماض لا على وجه التَّسَخُّطِ مِنَ القضاء والقَدَرِ، وإنما يحمل عليه الرغبة في الخير، أو الندم على فوات الطاعة.

#### مثال ذلك:

- لو حضرتُ المحاضرةَ بالأمس لاستَفَدتُ.
  - 🔵 لو ذاكرتَ دروسك لم ترسب.
- استعمالها في أمرٍ مستقبلٍ تَمنيًا للخير، مثل: لو رزقني الله مالاً لأنفقت منه في وجوه الخير.

والدليل على جوازه: حديث جابر بن عبد الله رَضِيَّا أَن النَّبِيَّ عَيَّا اللهِ حَجِّه: «لو أَنِّي اسْتَقْبَلْتُ مِن أَمْرِي مَا اسْتَدْبَرْتُ لم أَسُقْ الْهَدْيَ، وَجَعَلْتُهَا عُمْرَةً». (١)



اذكر مثالاً لاستعمال ( لو ) المحرم ، ومثالاً لاستعمال ( لو ) الجائز مما ليس في الأمثلة الواردة في الكتاب .

| المثال                                                                                                                                    | الاستعمال    |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|--|
| رجل حرص أن يشتري شيئا يظن أن فيه ربحا<br>فخسر، فقال: لو أني ما اشتريته ما حصل لي من<br>خسارة، فهذا ندم وتحسر، ويقع كثيرا، وقد نهي<br>عنه. | (لو) المحرمة |  |
| لو زرتني لأكرمتك أو لو علمت بك لجئت إليك.                                                                                                 | (لو) الجائزة |  |







#### الحكمة من النهي عن استعمال (لو)

نهى الشرع عن استعمال (لَقَ) لحِكم منها:

ما تضمنه استعمالها مِن التَّسَخُّطِ على قضاء الله وقدره، وعدم الصبر عليه، والرضا به، وهو مما ينقص كمال التوحيد الواجب، لما فيه من سوء الأدب مع الله تعالى، والاعتراض على قضائه وقدره.







- أن استعمال (لو) يفتح عمل الشيطان، ففي قولها انسياقٌ وراء خُطوات الشيطان الذي يدعو
   قائلها إلى الجزع والتسخط من القضاء والقَدر.
  - 🔞 أنه لا نفع في استعمالها على هذا الوجه، بل فيه مضرة.

#### استعمال (لو) في الاعتراض على القدر مِن صفات المنافقين

مِن صفات المنافقين: التحسُّر على ما يصيبهم مما قدَّره الله تعالى، كما فعلوا ذلك عندما وقعت الهزيمة للنَّبِيِّ وَيَّكِيِّ فِي (غَزوةٍ أُحُد)، فتحَسَّروا على مَن قُتل في المعركة، وزعموا أنهم لو لم يخرجوا لما قتلوا، فردَّ الله تعالى كائن لا محالة، سواء خرج الإنسان أم قَعَدَ في بيته:

قال الله تعالى: ﴿ يَقُولُونَ لَوْكَانَ لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ مَّا قُتِلْنَا هَدَهُنَا قُل لَوْكُنُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرُزَ
 ٱلَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْقَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمْ ﴾ (١).

وَ قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ اللَّهِ عَالَواً لِإِخْوَاهِمْ وَقَعَدُوا لَوَ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا قُلُ فَأَدْرَءُوا عَنْ أَنفُسِكُمُ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

### البديل الشرعي لاستعمال (لُو) فيما مضى مِن الأقدار

السنة للمسلم عند حلول المصائب أن يقول:

- هُ دُرُ اللهِ، وَمَا شَاءَ فَعَلَ»، وفي هذا غاية التسليم والرِّضا بما قدَّر الله وقضى، وفيه إغلاق للباب على الشيطان الرجيم.
  - (١٠). ﴿ وَالْحَسَدُ يَتَّهِ ﴾. (١٠)
  - ﴿ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴾ (٤) ، ويُسَمَّى: الاسترْجَاعُ.
  - (°) «اللَّهمَّ أَجُرْني فِي مُصِيبَتِي، وَأُخْلِفُ لِي خَيْرًا مِنْهَا» (°).

(٥) أخرجه مسلم في كتاب الجنائز، بَاب ما يُقالُ عِنْدَ المُصِيبَةِ برقم (٩١٨)، قالَ ﷺ: «مَا مِنْ عَبْدِ تُصِيبُهُ مُصِيبَةٌ فيقول (مَا أَمَرُهُ الله)؛ ﴿قَالُوٓۤ إِنَّا يَقُو وَ إِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴾. اللهُمُّ أَجُرْني في مُصِيبَتِي، وَأَخْلِفَ لي خَيْرًا مِنْهَا، إِلّا أَجْرَهُ الله في مُصِيبَتِهِ، وَأَخْلِفَ لهُ خَيْرًا مِنْهَا،

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران آية ١٥١.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران آية ١٦٨.

<sup>(</sup>٣) ورد في مشروعية الحمد عند المصيبة أحاديث، ينظر: مسئد أحمد ١٤٩٢/٨٦/٣)، و ١٩٧٢٥(١٩٧٢٥)، وسنن الترمذي في أبواب الجنائز، بَابُّ فَضُل النَّصِينَة إِذَا اخْتَسَبَ برقم (١٠٢١)، وسلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني (١٤٠٨).

<sup>(</sup>٤) لقولة تمالى: ﴿ الَّذِينَ إِذَا أَمْسَبَتُهُمُ مُصِبَتُهُ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَمِلِكَ لَهُ وَلِيس ثنا مِنْ أَنفسنا وأموالنا شيء. فإذا ابتلانا بشيء منها فقد تصرف بمماليكه وأموالهم بما بشاء فلا اعتراض عليه وهذا تسليم تقضاء الله ورضا بأقداره، وهو جلَّ في علاه لا يضيع لديه مثقال ذرة يوم القيامة، ونحن مألفا ومرجعنا إليه في الدار الأخرة، فيثيننا على صبرنا جلَّ في علاه.







عن معاذ بن جبل رَخُوالْقُنَّهُ قال: يا رسول الله وإنا لمؤاخدون بما نتكلم به؟ فقال النبي وَالْكُولُولُ وَ النارِ أوقالَ: النبي وَالْكُولُولُ وَ النارِ أوقالَ: على مناخرهم إلا حصائد ألسنتهم؟ (١).

اقرأ هذا الحديث، ثم بين علاقته بموضوع الدرس (لو كان كذا لكان كذا وكذا).

عن معاذ بن جبل على قال: يا رسول الله وإنّا لمؤاخذون بما نتكلّم به؟ قال: "ثكِلتك أمُّك يا معاذ، وهل يُكِبُّ النّاسَ في النّارِ على وجوهِهم،أو قال: على مناخرهم: إلّا حصائدُ ألسنتِهم؟".

علاقة الحديث بموضوع الدرس ( لو كان كذا لكان كذا وكذا)..

الحديث صريح في أنه ينبغي أن لا يتكلم إلا إذا كان الكلام خيرًا، وهو الذي ظهرت مصلحته، ومتى شك في ظهور المصلحة، فلا يتكلم بيان خطورة اللسان، فاللسان من أخطر ما يكون، فإن العبد ليتكلم بالكلمة من سخط الله تعالى، لا يلقي لها بالا يهوي بها في جهنم، فإن الإنسان يزرع بقوله وعمله الحسنات والسيئات، ثم يحصد يوم القيامة ما زرع، فمن زرع خيرًا من قول أو عمل حصد الكرامة، ومن زرع شرًا من قول أو عمل حصد الكرامة، ومن زرع شرًا من قول أو عمل حصد الكرامة، ومن زرع شرًا من قول أو عمل حصد الكرامة، ومن زرع



<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٢٣١/٥ ٢٣٠، ٢٢١، والنسائي في السنن الكيرى ٢٨٢١٤ (١٢٩٤)، والترمذي ١١/٥ (٢٦١٦)، وابن ماجه ١٣١٤/٢ (٢٩٧٣)، والحاكم في المستعرك على المستعرف ٤٤٧/٢، قال الترمذي: هذا حديث المستعرف على شرط الشيخين ولم يخرجاه، وقال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه، وصححه الألياني في صحيح الترغيب والترغيب والترهيب (٢٨٦٦).





## (التقويم)

#### انواع استعمال كلمة (لو) ؟ ، مثل بمثال لكل نوع .

النوع الأول: استعمال محرم، وله صورتان:

أ. استعمالها في أمر ماض على وجه التسخط من القضاء والقدر، كاستعمالها عند حلول المصائب، مثل: لو لم يسافر فلان ما مات. ب. استعمالها في أمر مستقبل تمنياً للشر، مثل: لو كان لي سلطة لضربت فلاناً، واستوليت على ماله.

النوع الثاني: استعمال جائز، وله صورتان:

- أ. استعمالها في أمر ماض لا على وجه التسخط من القضاء والقدر،
   وإنما يحمل عليه الرغبة في الخير، أو الندم على فوات الطاعة،
   مثل: لو ذاكرت دروسك لم ترسب.
  - ب. استعمالها في أمر مستقبل تمنياً للخير، مثل: لو رزقني الله مالاً لأنفقت منه في وجوه الخير.

 $\Diamond$ 

 <sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٢٢١/، ٢٢٧، والنسائي في السنن الكبرى ٢٨١٦٤(١٢٩٤)، والترمذي ١١/٥ (٢٦١٦)، وابن ماجه ٢٢١٤/٢ (٢٩٧٢)، والحاكم في المستدرك على الصحيحين ٤٤٧/٢، قال الترمذي: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه، وصححه الألبائي في صحيح الترغيب والترهيب (٢٨٦٦).





## (التقويم)

#### ( لو )؟ ما الحكمة من النهي عن استعمال كلمة ( لو )؟

- 1- ما تضمنه استعمالها من التسخط على قضاء الله وقدره، وعدم الصبر عليه، والرضا به، وهو مما ينقص كمال التوحيد الواجب، لما فيه من سوء الأدب مع الله تعالى، والاعتراض على قضائه وقدره.
  - ٢- أن استعمال (لو) يفتح عمل الشيطان، ففي قولها انسياق وراء خطوات الشيطان الذي يدعو قائلها إلى الجزع والتسخط من القضاء والقدر.
    - ٣- أنه لا نفع في استعمالها على هذا الوجه، بل فيه مضرة.

## الأقدار.

#### فالسنة للمسلم عند حلول المصائب أن يقول:

- أ. "قدر الله وما شاء فعل" وفي هذا غاية التسليم والرضا بما قدر الله وقضى، وفيه إغلاق للباب على الشيطان الرجيم.
  - ب "الْحَمْدُ لله".
  - ج. "إنَّا لِللهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ"، ويسمى: الاسترجاع.
  - د. "اللَّهُمَّ أَجِرْنِي فِي مُصِيبَتِي وَأَخْلِفْ لِي خَيْرًا مِنْهَا".

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٢٢١/٥. ٢٢٧. والنسائي في السنن الكيرى ٢٨/١٤ (١٢٩٤)، والترمذي ١١/٥ (٢٦١٦)، وابن ماجه ١٢١٤/٢ (٢٩٧٣)، والحاكم في المستدرك على الصحيحين ٢٤٧/٢، قال الترمذي: هذا حديث المستدرك على الصحيحين ٤٤٧/٢، قال الترمذي: هذا حديث المستدرك على شرط الشيخين ولم يخرجاه، وصححه الألبائي في صحيح الترغيب والترهيب (٢٨٦٦).







#### مطوطات إشرافية

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله معلقًا على قول النبي عَلَيْقَ: « لو أني فعلت لكان كذا وكذا»: (فأمره بالحرص على ما ينفعه، والاستعانة بالله ونهانا عن العجز الذي هو الاتكال على القدر، ثم أمره إذا أصابه شيء أن لا ييأس على ما فاته، بل ينظر إلى القدر ويسلم الأمر إلى الله، فإنه هنا لا يقدر على غير ذلك كما قال بعض العقلاء: الأمور أمران: أمر فيه حيلة، وأمر لا حيلة فيه فما فيه حيلة لا تعجز عنه، وما لا حيلة فيه لا يجزع منه)().



<sup>(</sup>٢) الفتاوي ج ٨ ص ٢٨٥.









# نِسۡبَةُ النَّعم لغير الله

#### دروس الوحدة

- الدرس السابع:
- نَسْبُهُ النَّعم لله.
- الدرس الثامن:
- نِسْبُهُ النَّعم لغير الله.
  - الدرس التاسع:
- نِسْبُهُ النَّعم إلى النُّفْسِ.





#### أخي الطالب يتوقع منك بعد دراسة هذه الوحدة أي:

- 🐠 تنسب النعم لله.
- 🔞 تبيُّن معنى نسبة النعم لغير الله ، وتبيِّن صورها.
  - 🚳 توضَّح حكم نسبة النعم لغير الله ، مع الدليل .
    - 🔞 تحرص على نسبة النعم لله تعالى وحده .
- 🚳 تعدّد صور نسبة النعم للنفس ، وحكمها ، مع الاستدلال .









### نشَنَةُ النَّعِمِ للَّهِ











الله تعالى هو المنعم على عباده، فالواجب علينا إليه، والحذر من نسبتها إلى غيره.

#### وجوب إضافة جميع النّعم إلى الله تعالى

يجب إضافة جميع النعم إلى الله تعالى؛ لأنه سبحانه هو المنعم على جميع خلقه، فلا أحد سواه ينعم عليهم، وأما العِباد فهم أسباب يُجري الله تعالى النِّعم على أيديهم متى شاء، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا بِكُم مِن نِعْمَةِ فَمِنَ ٱللَّهِ ثُمَّ إِذَا مَسَكُمُ ٱلضُّرُّ فَإِلَيْهِ تَجْنَرُونَ ﴾(١)، ولا يكون العبد موحّدًا حتى ينسب جميع النعم إلى الله تعالى بقلبه ولسانه.

ترفعون أصواتكم بالدعاء والاستغاثة

سوء الحال بنقص في الأموال أو الأنفس أو الثمرات

(١) سورة النحل أية ٥٢.





## نعم الله لا تُعَدُّ ولا تُحصى

نِعم الله تعالى على عباده كثيرة جدًّا، لا يمكن لأحد أن يعدَّها أو يحصيها (١)، قال الله تعالى مذكِّرًا بذلك: ﴿ وَءَاتَكُمُ مِن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ ٱللّهِ لَا تُحْصُوهَا أَإِنَ ٱلْإِنسَانَ لَظَلُومٌ بذلك: ﴿ وَءَاتَكُمُ مِن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِن تَعَدُّواْ نِعْمَةَ ٱللّهِ لَا تُحْصُوهَا أَإِن اللّهَ لَعَمُوهُ وَاللّهُ اللّهَ لَعَمُوهَا أَإِن اللّهَ لَعَمُوهُ اللّهِ لَا تَحْصُوهَا أَإِن اللّهَ لَعَمُوهُ اللّهِ لَا تَحْصُوهَا أَإِن اللّهَ لَعَمُوهُ اللّهِ اللهُ اللهُ اللهُ لَعَمُوهُ اللهِ اللهُ اللّهُ لَا تُحْصُوهَا أَإِن اللّهَ لَعَمُوهُ اللّهُ اللّهُ لَا تُحْصُوهَا أَلِي اللّهُ لَا تُحْصُوهُا أَلِهُ لَا عَلَيْ اللّهُ لَا عَلَيْهُ اللّهُ لَا عَلَيْهُ اللّهِ لَا اللّهُ لَا عَلَيْ اللّهُ لَا عَلَيْهُ اللّهِ لَا عَلَيْهُ اللّهُ لَا اللّهُ اللّهُ لَا اللّهُ لَا عَلَيْ اللّهُ لَا اللّهُ اللّهُ لَا عَلَيْ اللّهُ لَا عَلَيْهُ اللّهُ لَا عَلَيْ اللّهُ لَا عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَا عُمْدُولًا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللللّهُ اللّهُ

### كم شكر الله على النعم وحقيقته

يجب شكر الله تعالى على جميع نِعَمِهِ، قال الله تعالى: ﴿ فَاذَكُرُونِ ۚ أَذَكُرُكُمْ وَاَشْكُرُواْ لِى وَلَا تَكُفُرُونِ ﴾ (١٠)، وقال تعالى: ﴿ فَاكْمُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللّهُ حَلَىٰلًا طَيِّبًا وَاُشْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ (٥).

والشكر الكامل يتحقق بوجود ثلاثة أركان:

- اعتراف القلب بنعمة الله، واستشعاره أن كل نعمة فهي من الله جل وعلا.
  - اقرار اللسان بالنِّعمة، وثناؤه على الله تعالى بنعمه كلها.
  - 🐒 استعمالُ النِّعمة في طاعة الله، وتجنُّب استعمالها في معصيته.

(١) يعني: لا يمكن أن يُحصر عددها لكثرتها. (٢) سورة إبراهيم آية ٢٤.

(٣) سورة النّحل آية ١٨٤.
 (٤) سورة البقرة آية ١٥٧.

(٥) سورة النحل آية ١١٤.







| (discount) |                                                                                              |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1          | بالتعاون مع مجموعتك: عدِّد ثلاثًا من نعم الله عليك، ثم بيِّن كيف يكون شكرها<br>الشكر الكامل: |
| -          | الشكر الكامل:                                                                                |

| كيفية شكرها                                                                                                                                                                                     | النعمة                |   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|---|
| <ul> <li>1 محبة الله على نعمه.</li> <li>٢ الاعتراف بنعمة الله والتحدث بها، واستخدامها في طاعة الله.</li> <li>٣ - كثرة ذكر الله فهي أعظم الأعمال على الإطلاق وأفضلها للتقرب إلى الله.</li> </ul> | نعمة الإسلام والإيمان | 1 |
| 1 - اعتراف العبد بنعمة الله عليه على وجه الخضوع. ۲ - الثناء عليه سبحانه وتعالى بهذه النعم، أي الثناء على المحسن بذكر إحسانه. ۳ - الاستعانة بهذه النعم على مرضاة الله وأن لا يستعملها فيما يكره. | نعمة الصحة والعافية   | * |
| <ul> <li>الاعتراف بالنعم للمنعم، وأنها منه وبفضله.</li> <li>أن يسجد لله شكراً عند تجدد النِعَم.</li> <li>الثناء بالنعم وذكرها وتعدادها وإظهارها واستعمالها في وجوه الخير.</li> </ul>            | نعمة الرزق            | ٣ |



<sup>(</sup>۱) يعني: لا يمكن أن يُحصر عددها لكثرتها، (۲) سورة إبراهيم آية ٢٤. (٣) سورة النَّحل آية ١٨. (٥) سورة النَّحل آية ١١٤.





#### 🕻 شُكر الناس

شُكر الله تعالى على نعمه، وإضافتها إليه، لا يعني التنكَّر للمعروف، وجحد الناس ما أحسنوا به، بل إن من تمام الإيمان شكر الناس على إحسانهم، والثناء عليهم به، والدعاء لهم، وترك الجفاء معهم، فعن أبي هُرَيْرَةَ رَجِّشُيُّةُ قالَ: قالَ رسولُ اللهِ عَيَّالِيَّ: «مَن لم يَشْكُرِ النَّاسَ لم يَشْكُرِ اللهُ عزَّ وَجَلَّ». (١)



بالتعاون مع مجموعتك: عدِّد ثلاثة أمثلة على شكر الناس من واقعك:

- ١- شكرهم على إحسانهم وعدم جحد ما أحسنوا به وذكره، قال على:
   ١١ مَنْ أُعْطِيَ عَطَاءً فَوَجَدَ فَلْيَجْزِ بِهِ فَإِنْ لَمْ يَجِدْ فَلْيُثْنِ بِهِ فَمَنْ أَثْنَى بِهِ فَقَدْ شَكَرَهُ وَمَنْ كَتَمَهُ فَقَدْ كَفَرَهُ ١١.
- - ٣- الثناء عليهم، وترك الجفاء معهم، قال على المن أولَى مِنْكُمْ
     مَعْرُوفًا فَلْيكَافِئ بِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَلْيَذْكُرْهُ، فَمَنْ ذَكَرَهُ، فَقَدْ
     شَكَرَهُ، وَمَنْ تَشَبَعَ بِمَا لَمْ يَنَلْ كَانَ كَلابِسِ ثَوْبَيْ رُورٍ !".



 <sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٢٥٨/٢، وأبو داود في كتاب الأدب، باب في شُكْر اللّمَرُوف برقم (٤٨١١)، والترمذي في كتاب البر والصلة، باب ما جاء في الشُكْر لَنُ أَحْمَنَ اللّله برقم (١٩٥٤)، وقال: هذا حَدِيثٌ حَمَّنٌ صَحِيحٌ، والبخاري في الأدب المفرد ص٨٥(٢١٨)، وصححه ابن حيان ١٩٨٨ (٧٠٠) والأنباني في صحيح الجامع (٦٦٠١).





## (التقويم

#### 

الدليل على وجوب إضافة جميع النعم إلى لله تعالى، قال تعالى: "وَمَا بِكُم مِن نَعْمَةٍ قَمِنَ اللهِ صَنْ أَدُا مَستَكُمُ الضُّرُّ فَإِلَيْهِ تَجْأَرُونَ" [النحل: ٥٣].

#### ﴿ مَا الدليل على أن نعم الله لا تعد ولا تحصى ؟

الدليل على أن عم الله لا تعد ولا تحصى، قال تعالى: "وَآتَاكُمْ مِنْ كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَتَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا إِنَّ الْإِنْسَانَ لَظَلُومٌ كَفَّارٌ" [براهيم: ٣٤]، وقال تعالى: "وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا إِنَّ اللَّهَ لَعُفُورٌ رَحِيمٌ" [النحل: ١٨].

#### ك ما أركان الشكر ؟

الشكر الكامل يتحقق بوجود ثلاثة أركان:

- 1- اعتراف القلب بنعمة الله، واستشعاره أن كل نعمة فهي من الله جل وعلا.
  - ٢- إقرار اللسان بالنعمة، وتناؤه على الله تعالى بنعمه كلها.
  - ٣- استعمال النعمة في طاعة الله، وتجنب استعمالها في معصيته.







#### معلومات إشرافية

قال أبوحاتم:

(الواجب على من أُسدي إليه معروف، أنْ يشكُره بأفضلَ منه أو مِثله؛ لأنَّ الإفضال على المعروف في الشكر، لا يقوم مقام ابتدائه وإن قلَّ، فمَن لم يَجِد، فليُثنِ عليه؛ فإنَّ الثَّناء عند العدم، يقوم مقام الشكر للمعروف، وما استغنى أحدُّ عن شكر الناس)(١).

(1) روضة المقلاء ونزهة الفضلاء؛ لأبي حاتم محمد بن حبًّان، ص ٣٦٢.











يجب نسبة النعم لله ولا يجوز نسبتها لغيره، فما صور نسبة النعم لغير الله، وما أمثلة ذلك في واقعنا؟

## المراد بنسبة النّعم لغير الله

المراد بنسبة النّعم لغير الله هنا: إضافة النّعم إلى السبب الظّاهر، مع نسيان المسبّب وهو الله تعالى، المنعمُ الحقيقيُّ.

## عور من نسبة النّعم لغير الله

## السُّورةُ الأولى: ﴿ قول: (لولا فلان لم يكن كذا)

قال عون بن عبد الله رَبُن في تفسير قوله تعالى: ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا وَأَكَثُرُهُمُ ٱلْكَنفرُونِ ﴾(١).

يقولون: لولا فلان لم يكن كذا.

وهذا كما يقول بعض الناس؛ لولا الطيَّار لهلكنا، أو لولا أن السائق كان حاذقًا لاصطدمت السيارة. وهذا كما يقول بعض الناس؛ لولا الطيَّار لهلكنا، فيقال مثلًا: كان السائق بفضل الله حاذقًا، وفق الله الطيَّار لكذا، أو يقال: لولا، الله ثم فلان لكان كذا، ونحو ذلك من العبارات التي فيها نسبة الفضل لله جلَّ وعلا، وأن المخلوق ما هو إلا سبب أعطانا الله تعالى النعمة على يده.

<sup>(</sup>١) سورة النحل آية ٨٣.







بالتحاور مع مجموعتك: اذكر ثلاثة من واقعك على الصورة الأولى:

- 🐠 . تقدم الطب قضى على الأمراض.
- 🕥 الخطط التنموية. تقضي على الفقر. والجهل.....
- حصلت على هذه الكنون بسبب حذقي ومعرفتي بوجوه المكاسب وليست هي تفضلاً من الله تعالى.

### (الصُّورةُ الثانيةُ ﴾ قول: (هذا بشفاعة آلهتنا)

قال ابن قُتَيبةَ رُبُكَ عِنْ تفسير الآية السابقة: يقولون: هذا بشفاعة آلهتنا. والمعنى: أن الله تعالى إذا أنعم على الكافرين بشيء مِن رزقٍ أو ربح أو نزولِ مطرٍ ، يُقرُّون بأن الله تعالى رزقهم ذلك، ولكنهم يعودون فينكرونه بقولهم: رُزقتا ذلك بشفاعة آلهتنا.

#### السُّورةُ الثالثةُ : ﴾ قول: (كانت الريح طيبة، والملَّاح حاذقًا)

قال بعض السلف رُبُك في تفسير الآية السابقة: هو كقولهم: كانت الريح طيبة، والملّاح حاذقًا. والمعنى: أن الله تعالى إذا أنعم على أهل السفينة بالسلامة نسبوا ذلك إلى غيره كالرِّيح وقائد السفينة، مع أن الله تعالى هو الذي أجرى الفلك في البحر، وسخر لها الريح، فكان الواجب أن تنسب النعمة إليه لأنه هو المنعم بها. وفي حكمها قول: كان السائق ماهرًا.

## الصُّورةُ الرابعةُ : ﴾ نسبة المطر إلى غيرالله تعالى

كقولهم: مُطرنا بنوء كذا وكذا.







### حكم نِسبة النّعم لغير الله

نِسبة النُّعَم إلى غير الله نوعان:

#### (النوع الأول: كُفْرٌ أصغَرُ

ويسمَّى: (كفرَ النِّعمة)، وهو نِسبة النِّعم إلى غير الله باللِّسان فقط. (١) والدليل على ذلك:

قول الله تعالى: ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا وَأَكَثَرُهُمُ ٱلْكَنْفِرُونَ ﴾ (١)، ومعنى الآية الكريمة: أن الكفَّار يعرفون نعم الله عليهم، ولكنهم ينسبونها إلى غيره من الهتهم الباطلة أو آبائهم وأجدادهم، وهذا بسبب كفرهم بالله تعالى.

حديث زَيْدِ بن خَالِد الْجُهْنِيِّ صَرِّفَ قَالَ: صَلَّى لَنَا رسولُ اللهِ عَلَيْ صَلاةَ الصَّبْحِ بِالْحُدِّيْبِيةِ عَلَى اللهِ عَلَيْ صَلاةَ الصَّبْحِ بِالْحُدِّيْبِيةِ عَلَى الناسِ فقالَ: «هل تَدْرُونَ لَا اللهِ عَلَى الناسِ فقالَ: «هل تَدْرُونَ لَاللهِ عَلَى الناسِ فقالَ: «هل تَدْرُونَ لَا الله عَلَى الناسِ فقالَ: «هل تَدْرُونَ لِللهِ عَلَى الله وَرَحْمَتِهِ، قَالَ: «أَصْبَحَ مِن عِبَادِي مُؤْمِنٌ بِي وَكَافِرٌ، قَأَمًا مَن قالَ: بِنَوْءِ كَذَا مَن قالَ: مُطِرِّنَا بِفَضْلِ اللهِ وَرَحْمَتِهِ، فَذَلِكَ مُؤْمِنٌ بِي كَافِرٌ بِالْكَوْكَبِ، وَأَمَّا مَن قالَ: بِنَوْءِ كَذَا وَكَذَا، فَذَلِكَ كَافِرٌ بِي مُؤْمِنٌ بِي كَافِرٌ بِالْكَوْكَبِ، وَأَمَّا مَن قالَ: بِنَوْءِ كَذَا

قال شيخ الإسلام ابن تيمية مُرات : (وهذا كثير في الكتاب والسُّنة، يذم سبحانه مَن يضيف إنعامه إلى غيره ويشرك به).

#### النوع الثاني: كُفْرٌ أكبرُ

وذلك إذا نُسبت النِّعم إلى غير الله على أنه هو الخالق لها، والمعطِي لها على الحقيقة، أو جَحَدَ الإنسان نعمة الله تعالى مطلقًا، أو نسبها لله بلسانه مع إنكار ذلك بقلبه؛ فهذا كله مِن الكفر الأكبر المخرج من ملة الإسلام.

قرية قريبة من مكة تسمى الآن الشمي



<sup>(</sup>١) هذه النسبة باللسان، أما القلب فيعترف بأنها من عند الله، فأما إذا كان القلب جاحدًا فهذا كفر أكبر.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل آية ٨٣.

<sup>(</sup>٣) أُخَرُجه البخاري في كتاب الاستسقاء، بُاب قَوْلِ اللهِ تَعَالَى: ﴿ وَتَجْمَلُونَ وِزْقَكُمْ أَنْكُمْ ثُكَوْبُونَ ﴾. قال ابن عَبَّاسٍ: شُكَرَكُمْ ١/٣٥١). ومسلم في كتاب الإيمان، بَاب بَيَان كُفْر من قال مُطرَّنَا بالنَّوْء بَرقم (٧٠).







#### قارن بين نسبة النعم لغير الله حسب الجدول التالي:

| مثالها                                                                     | تكون كفرا أكبر                                                    | مثالها                               | تكون كفرًا أصغر                                  | أنطنتك                  |
|----------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|--------------------------------------------------|-------------------------|
| نسبة المطر<br>إلى غير الله<br>تعالى،<br>كقولهم:<br>مطرنا بنوء<br>كذا وكذا. | وذلك؛ إذا نسب<br>النعم لغير الله<br>بلسانه مع إنكار<br>ذلك بقلبه. | أصابتا<br>الخيرات<br>بشفاعة<br>فلان. | وذلك؛ إذا نسب النعم<br>لغير الله باللسان<br>فقط. | نسبة النعم<br>لغير الله |



#### الله عدد ثلاثًا من صور نسبة النعم لغير الله.

- ١. الصورة الأولى: قول: (هذا بشفاعة آلهتنا).
- ٢. الصورة الثانية: قول: (لولا فلان لم يكن كذا).
- ٣. الصورة الثالثة: نسبة المطر إلى غير الله تعالى، كقولهم: مطرنا بنوء كذا وكذا.

المعددد والمعالمة المعالمة الم



# (التقويم)

#### 👸 بيِّن نوع الكفر فيما يلي :

- قول: مطرنا بنوء كذا وكذا.
   (كفر أكبر).
- و قول: أصابتنا الخيرات بشفاعة فلان. (كفر أصغر).
  - وقول: لولا الله وفلان لكان كذا. (كفر أصغر).







#### امعلومات إشرافية

قال ابن القيم رحمه الله: (فإن أصل الشكر هو الاعتراف بإنعام المنعم على وجه الخضوع له والذل والمحبة، فمن لم يعرف النعمة، بل كان جاهلًا بها لم يشكرها، ومن عرفها ولم يعرف المنعم بها لم يشكرها أيضًا، ومن عرف النعمة والمنعم لكن جحدها كما يجحد المنكر لنعمة المنعم عليه بها فقد كفرها، ومن عرف النعمة والمنعم وأقر بها ولم يجحدها ولكن لم يخضع له ويحبه ويرض به وعنه لم يشكرها أيضًا، ومن عرفها وعرف المنعم بها وأقر بها وخضع للمنعم بها وأحب وعنه واستعملها في محابه وطاعته فهذا هو الشاكر لها. فلا بد في الشكر من علم القلب)(۱).

<sup>&</sup>lt;>>







## المراد بِنسبةِ النَّعم إلى النَّفسِ

أن يضيف الإنسان ما آتاه الله مِن النِّعم إلى نفسه، أو آبائه وأجداده، مع نسيان المنعم الحقيقي وهو الله تعالى.







### حكم نِسبةِ النُّعم إلى النَّفسِ

والدليل على ذلك:

قول الله تعالى: ﴿ وَلَهِنْ أَذَقْنَهُ رَحْمَةً مِنَا مِنْ بَعَدِضَرَّاءَ مُشَنَّهُ لَيَقُولَنَ هَلَذَا لِى وَمَا أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَايِمَةً وَلَهِن رُّجِعَتُ إِلَى رَبِيَ إِنَّ لِى عِندَهُ لَلْحُهِنَى ظَلْنَتِئَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِمَا عَمِلُوا وَلَنْذِيقَنَّهُم مِنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴾(١) شيد وهوخلودهم في الناد الجنة

قال مجاهد رحمه الله في تفسير قوله تعالى: ﴿ هَذَا لِي ﴾: (هذا بعملي، وأنا محقوق به). وقال ابن عباس: (يريد مِن عندي).

#### أمثلةٌ لنسبة النّعم إلى النّفس

قول الطالب إذا نجح: هذا بجدي واجتهادي.
والواجب: أن ينسب النعمة لله فيقول مثلًا: الحمد لله، هو الذي أعانني وسهّل عليّ، فذاكرت واجتهدت ونجحت.







🕥 قول التَّاجر: جمعتُ ثروتي بذكائي ومعرفتي بوجوه البيع والشراء، والواجب: أن ينسب النعمة لله فيقول مثلًا: هذا من فضل الله على، أو الحمد لله الذي رزقني، أو الحمد لله الذي يسُّر لي أسباب الرزق.

🔞 قول بعض الناس إذا حصلت له نعمة: أنا مستحقّ لها. والواجب: أن يعلم العبد افتقاره إلى ربه، وأنه لا يستحق على ربه شيئًا، وكل ما أعطاه الله

تعالى تفضل من الله عليه لا باستحقاق له على ربه.

بالتعاون مع مجموعتك: اذكر مثالين آخرين لنسبة النعم إلى النَّفس:

- كأن يقول الرابح من تجارة، كسبت هذا بمجهودي وجدي.
- 🐠 أن يقول من وصل لدرجة عالية من العلم، هذا بسهري وكثرة

### نماذج من شكر نعمة الله وكفرها، وعاقبة ذلك

#### قصة الثلاثة من بني إسرائيل، الأعمى والأبرص والأقرع

قصَّ علينا رسول الله عَيْكِ قصة لثلاثة رجال من بني إسرائيل، وكيف أن بعضهم أنعم الله عليه فشكر، وبعضهم أنعم الله عليه فكفر نعمته، ونسبها إلى نفسه، ثم بيِّن النبي عَلَيْ عاقبة كل واحد منهم.

فعن أبي هُرَيْرَةً رَضِيْكُ أَنَّهُ سمع النبي عَلِي إِلَيْ يقول: «إِنَّ ثَلاثَةً في بني إسْرَائِيلُ أَبْرَصَ وَأُقْرَعَ وَأَعْمَى، فَأَرَادَ اللَّهُ أَنْ يَبْتَلْيَهُمْ، فَبَعَثَ إِلَيْهِمْ مَلَكًا، فَأَتَى الأَبْرُصَ فقالَ: أَيُّ شَيْءَ أَحَبُّ إِلْيَكَ؟ قال: لَوْنٌ حَسَنٌ، وَجِلْدٌ حَسَنٌ، وَيُذْهَبُ عَنِّي الذي قَدْ قَذّْرُني الناسُ، قالَ: فَمَسَحَهُ

فَذَهَبَ عنه قَذَرُهُ، وأَعطىَ لَوْنًا حَسَنًا، وَجِلَّدًا حَسَنًا. قال: فَأَيُّ الْمَالِ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قالَ: الإبلُ. قالَ: فَأُعَطِيَ نَافَةً مُعُشَرَاءً ، فقالَ: بَارَكَ اللَّه لكَ فيهَا .

قَالَ: فَأَتَى الأَقْرَعَ، فقَالَ: أَيُّ شَيْءِ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: شَعَرٌ حَسَنٌّ، وَيَذْهَبُ عَنِّي هذَا الذي قَدْرَني الناسُ. قالَ: فَمَسَحَهُ، فَذَهَبَ عنه، وأُعْطِيّ شَعَرًا حَسَنًا، قالَ: فَأَيُّ الْمَال أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: الْبَقُرُ، فأَعْطَى بَقَرَةً خَامِلاً، فقالَ: بَارُكَ اللَّه لكَ فيهَا. كرهوا

اولا،





قالَ: فَأَتَى الْأَعْمَى، فقالَ: أَيُّ شَيْء أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قالَ: أَنْ يَرُدُّ اللّه إِليَّ بَصَرِي فَأَبْصِرُ بِهِ الناسَ، وَلِدُ قَلَ: فَمَسَحُهُ فَرَدُّ اللّه إِليه بَصَرَهُ، قالَ: فَأَيُّ النّالِ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قال: الْفَنْمُ، فَأَعْطِي شَاةً وَالدّاجِ ... فَأَنْ فَكَانَ لِهِذَا وَادِ مِنَ الْبِقِرَ، وَلَهْذَا وَادِ مِنَ الْبَقَرِ، وَلَهْذَا وَادِ مِنَ الْبَقَرِ، وَلَهْذَا وَادِ مِنَ الْبَقَرِ، قَالَ: ثُمَّ إِنه أَتَى الأَبْرَصَ فِي صُورَتِه وَهَيْئَتُه، فقالَ: رُجُلَّ مِسْكِينٌ، قد انقطَعَتْ بِيَ الحَبُّالُ السَّبِيلِ اللّهُ ثُمَّ بِكَ، أَسَأَلُكَ بِاللّهِ وَلَيْمَ عَظِيلًا اللّهُ اللّهُ بِيلًا عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللللللللللللللّهُ اللللّهُ اللل

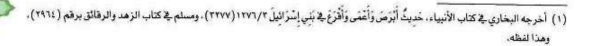
استخرج من القصة ما يلي:

النعم التي أنعم الله بها على كل واحد من الثلاثة:

الأول: الإبل.

الثاني: البقر.

الثالث: الغنم.









#### 🤵 عاقبة شكر النّعم:

دليل على أن شكر نعمة الله على العبد من أسباب بقاء النعم وزيادتها، كما قال الله تعالى: (وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ لَئِنْ شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ وَلِيْنْ كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ) {إبراهيم: ٧}. أي: لئن شكرتم نعمتي عليكم لأزيدنكم منها.

#### 📵 عاقبة كفر النّعم:

عقاب كفر النعمة فإنه يكون بزوالها والعقاب عليها؛ فكما أن شكر النعمة يزيدها فإن كفرها يزيلها. قال تعالى: "لَئِنْ شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ وَلَئِنْ كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ" {إبراهيم: ٧}. أي: ولئن كفرتم أي كفرتم النعم وسترتموها وجحدتموها إن عذابي لشديد، وذلك بسلبها عنهم وعقابه إياهم على كفرها.



<sup>(</sup>١) أُخْرِجِه البخاري في كتاب الأنبياء، حَدِيثُ أَبْرُصَ وَأَعْمَى وَأَفْرَعَ فِي بُنِي إِسْرَائِيلَ ٢٢٧٦ (٢٢٧٧)، ومسلم في كتاب الزهد والرقائق برقم (٢٩٦٤)، ومنا لفظه،





### ثانيًا؛ 🔪 مشركوا قريش

قَالَ الله تعالى: ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا وَأَكَثَرُهُمُ ٱلْكَنْفِرُونَ ﴾ (١)، قال مجاهد رحمه الله: هو قول الرجل: هذا مالي ورثته عن آبائي، ففي هذه الآية الكريمة ذمٌّ المشركي قريش، حيث إنهم يعرفون نعم الله تعالى عليهم، ثم ينسبونها لآبائهم.

وقول الرجل: (هذا مالي ورثته عن آبائي) له حالان:

- (1) إذا قالها لمجرد الإخبار، فلا بأس بذلك.
- إذا قالها ناسيًا نعمة الله عليه في هذا المال، ومتفاخرًا بأنه إنما حصَّله مِن كدِّه وكد آبائه، فهذا حرام، وهو من كُفرِ النعمة، وسوء الأدب مع الله تعالى الذي أنعم عليه وعلى آبائه بترك نسبة النعمة إليه، وهو يُنقص التوحيد، وقد قالها قارون فعاقبه الله تعالى في الدنيا قبل الآخرة، قال تعالى: ﴿ قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ، عَلَى عِلْمِ عِندِى ﴾. (٢)

### دَالثًا: ﴾ قصة قارون

وقال بعض العلماء رحمهم الله: على علم من الله أني له أهل، وهذا معنى قول مجاهد رحمه الله: أوتيته على شرف.

ثم قال الله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَعْلَمْ أَنَ اللّهَ قَدْ أَهْلَكَ مِن فَبْلِهِ ، مِنَ الْقُرُونِ مَنْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُ قُوَّةً وَأَكُثُرُ جَمَّعًا وَلَا يُسْتَلُ عَن ذُنُوبِهِمُ الْمُجْرِمُونَ ﴿ فَا فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ ، فِي زِينَتِهِ ، قَالَ اللّذِيكَ يُرِيدُونَ الْحَيَوْةَ الدُّنَيَا يَنكَتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوقِي قَنْرُونُ إِنَّهُ ، لَذُو حَظٍ عَظِيمٍ ﴿ فَ وَكَالَ اللّذِيكَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَيُلَكُمْ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلَيْهِ مِنْ وَكَالًا الصَّكَ بَرُونَ اللّهُ الصَّكَ بَرُونِ اللّهُ الصَّكَ بَرُونَ اللّهُ الْمُعَلَمُ وَيُلَكُمْ وَيُلْكُمْ اللّهُ الصَّكَ بَرُونِ اللّهُ وَاللّهُ الْمُعْمَالُ اللّهُ الْمُعْمَالُ الْمُعَالِمُ اللّهُ الْمُعْمَالُ اللّهُ الْمُعْمَالُ اللّهُ الْمُعْمَالُ اللّهُ الْمُعْمَالُ اللّهُ الْمُعْمَالُ اللّهُ الْمُعْمَالُولُ اللّهُ الْمُعْمَالُ اللّهُ الْمُعْمَالُ اللّهُ الْمُعْمَالُ اللّهُ الْمُعْمَالُ اللّهُ الْمُعْمَالُ اللّهُ الْمُعْمَالُولُ اللّهُ الْمُعْمَالُ اللّهُ الْمُعْمَالُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْمَالُولُ اللّهُ الْمُعْمَالُولُ اللّهُ الْمُعْمَالُ اللّهُ الْمُعْمَالُولُولُ اللّهُ الْمُعْمَالُولُ اللّهُ الْقُرُونَ اللّهُ الْمُعُمَّ اللّهُ الْمُعْمَالُولُ اللّهُ الْمُعْمَالُولُولُ اللّهُ الْمُعْمَالُولُ الْمُولِكُ الْمُعْمَالُ الْمُعْمَالُولُ الْمُعْمِيْدِ اللّهُ الْمُعْمِيْدُ اللّهُ الْمُعْمَالُولُ الْمُعْمَالُولُ الْمُعْمَالُ الْمُعْمِلُ الْمُولُولُ الْمُعْمَالُولُ الْمُعْمِيمُ اللّهُ الْمُعْمَالُ الْمُعْمَالُولُ الْمُعْلَامُ الْمُعْمَالَ الْمُعْمَالُ الْمُعْمَالُولُ الْمُعْمَالُ الْمُعْمِلُ اللّهُ الْمُعْمِالُ الْمُعْمَالُولُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمَالُ الْمُعْمَالَ الْمُعْمِلُ اللّهُ الْمُعْمِلُ اللّهُ الْمُعْمَالِ اللّهُ الْمُعْمِلُ اللّهُ الْمُعْمَالِ اللّهُ الْمُعْمَالِمُ اللّهُ الْمُعْمِلُ اللّهُ الْمُعْمِلُ اللّهُ الْمُعْمِلُ الْمُلْمُ اللّهُ الْمُعْمِلُ اللّهُ الْمُعْمِلُ اللّهُ الْمُعْمِلُ اللّهُ الْمُعْمِلُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْمِلُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْمُولُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْمِلُ اللّهُ الْمُعْمُ اللّهُ الْمُعْمِلْ اللّهُ الْمُعْمِلُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْمِلُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْمُ اللّهُ الْمُعْمِلُ اللّهُ الْمُعْمِلُ اللّهُ اللّهُ الْمُع

(۲) سورة القصص آية ۷۸.
 (٤) سورة القصص الآيات ۷۸-۸۰.



<sup>(</sup>١) سورة النحل آية ٨٢.

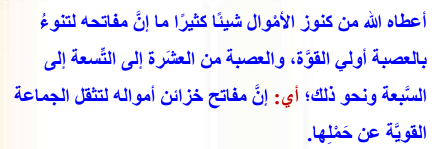
 <sup>(</sup>٣) سورة القصص الآيات ٧٦-٧١.





استخرج من قصة قارون ما يلي:

النعمة التي أنعم الله بها عليه.











#### 🔵 ماذا يجب عليه في هذه النِّعمة ؟

- ١. أن لا يفرح بهذه الدُّنيا العظيمة ويفتخِر بها؛ فإنَّ الله لا يحبُّ الفرحين بها.
  - ٢. التصدق وعدم نسى الآخرة.
    - ٣. الإحسان إلى عباد الله.
  - ٤. عدم التكبر والعمل بالمعاصي ونشر الفساد في الأرض.

#### 📵 العقوبة التي حصلت له:

فخسف الله به وبدارِه الأرض، فما كان له من جَماعة أو عصبة أو جنود ينصرونه، فما تُصر ولا انتصر، ثمَّ عرف الَّذين تمنَّوا مكانه بالأمس من الَّذين يريدون الحياة الدُّنيا أنَّ الله يضيق الرِّزْقَ على مَن يشاء ويبسطه لمن يشاء، وعلموا أنَّ بسنطه لقارون ليس دليلاً على محبَّته، وأنَّ الله منَّ عليْهِم فلم يُعاقبْهم على قولِهم، وإلاَّ أصبح حالُهم الهلاك كقارون.







### المراه إثراهية المراهية

قال الإمام ابن القيم رحمه الله تعالى: وَلْيَحْذَرْ كُلَّ الْحَذَرِ مِنْ طُغْيَانِ (أَنَا)، و(لِي)، و(عِنْدِي)، فَإِنَّ هَذِهِ الأَلْفَاظَ الثَّلاثَة ابْتُلِي بِهَا إِبْلِيسُ، وفرعون، وقارون، ﴿ أَنَا خَيْرٌ وَاعَنْهُ وَاللَّهُ الْمُذَيْتِ اللَّهُ الْمُخْرِي وَالرَوْن، وَ ﴿ إِنَّمَا أُوبِيتُهُ مَلَى عِندِي ﴾ (١) لِإبْلِيسَ، وَ ﴿ لِي مُلْكُ مِصْرَ ﴾ (١) لِفرعون، وَ ﴿ إِنَّمَا أُوبِيتُهُ مَلَى عِندِي ﴾ (١) لِقارون. وَأَحْسَنُ مَا وُضِعَتْ (أَنَا) (١)، فِي قَوْلِ الْعَبْدِ: أَنَا الْعَبْدُ الْمُذْنِب، الْمُحْطِئ، الْمُحْطِئ، الْمُحْدِن، وَلَي المُحْدِن، وَلَي الْمُحْدِن، وَعَمْدِي، وَعَمْدِي، وَعَمْدِي، وَعَمْدِي، وَعَمْدِي، وَعَرْلِي، وَخَطَئِي، وَعَمْدِي، وَكُلُّ ذَلِكَ عِنْدِي. اهِ (٤).

# (١) التقويم

#### (اذكر مثالين على نسبة الإنسان النعم إلى نفسه.

- ١. قول الطالب إذا نجح: هذا بجدي واجتهادي.
- والواجب: أن ينسب النعمة لله فيقول مثلاً: الحمد لله، هو الذي أعانني وسهل على، فذاكرت واجتهدت ونجحت.
- ٢. قول التاجر: جمعت ثروتي بذكائي ومعرفتي بوجوه البيع والشراء.
   والواجب: أن ينسب النعمة لله فيقول مثلاً: هذا من فضل الله علي، أو الحمد لله الذي يسر لي أسباب الرزق.

<sup>(</sup>٥) زاد المعاد في هدى خير العباد ٢/ ٤٣٤-٤٣٥.



<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية ١١.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف أية ٥١.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص آية ٧٨.

<sup>(</sup>٤) إنما تكره كلمة (أنا) إذا قيلت للتعالي والتكبر، لا مطلقا، فتحسُّسُ بعض الناس منها، وقولهم إذا قالوها: وأعوذ بائله من كلمة أنا، مما لا ينبغي لأنه لا أصل له، والاستعادة عبادة، وقد قال النبي ﷺ: «أنا سيد ولد آدم»، ولم يقل مثل هذا.





# () التقويم

#### ش ما حكم نسبة النعم إلى النفس؟ مع ذكر الدليل على ذلك .

حكم نسبة النعم إلى النفس حرام، وهو من الكفر الأصغر الذي يسمى: (كفر النعمة)، وهو نقص في كمال التوحيد الواجب، والدليل على ذلك: قول الله تعالى: "وَلَئِنْ أَذَقْنَاهُ رَحْمَةً مِنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَتَّهُ لَيَقُولَنَّ هَٰذَا لِي وَمَا أَظُنُّ السَّاعَةَ قَائِمَةً وَلَئِنْ رُجِعْتُ إِلَىٰ رَبِّي إِنَّ لِي عِنْدَهُ لَلْحُسْنَىٰ فَلَنُنَبِّنَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِمَا عَمِلُوا وَلَنُذِيقَنَّهُمْ مِنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ".

### اذكر ثلاث فوائد من قصة الأبرص والأقرع والأعمى.

- 1- هذا الحديث عظيم وفيه معتبر: فإن الأولين جحدا نعمة الله، فما أقرا لله بنعمه ولا نسبا النعمة إلى المنعم بها، ولا أديا حق الله فيهما بنعمه فحل عليهما السخط، وأما الأعمى فاعترف بنعم الله ونسبها إلى من أنعم عليه بها، وأدى حق الله فيها، فاستحق الرضا من الله.
  - ٢- أن شكر النعمة يكون بثلاثة أمور، وهي: الإقرار بالنعمة، قال تعالى: (وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنَ اللهِ). ونسبتها إلى المنعم، قال تعالى: (وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثُ). وبذلها فيما يجب، قال تعالى: (اعْمَلُوا آلُ دَاوُدَ شُكْراً).
  - بيان أن زعم الإنسان استحقاقه النعم المستادة إليه بعد ضراء أصابته مناف لكمال التوحيد.

<sup>(</sup>٥) زاد المعاد في هدي خير العباد ٢/٤٣٤-٤٣٥.



<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية ١١.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف أية ٥١.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص آية ٧٨.

<sup>(</sup>٤) إنما تكره كلمة (أنا) إذا قيلت للتعالي والتكبر، لا مطلقا، فتحسُّسُ بعض الناس منها، وقولهم إذا قالوها: وأعوذ بائله من كلمة أنا، مما لا ينبغي لأنه لا أصل له، والاستعاذة عبادة، وقد قال النبي ﷺ: «أنا سيد ولد أدم»، ولم يقل مثل هذا،









سبُّ مخلوقاتِ الله

S. Constitution of the second of the second

### دروس الوحدة

- 🕏 الدرس العاشر:
  - سُبُّ الدُّهُرِ.
- الدرس الحادي عشر؛
   سَبُّ الرِّيح.













الدرس العاشر

# سُبُّ الدُّهْرِ



#### و تمهید ک

- بماذا أقسم الله تعالى في هذه السورة ؟
   أقسم الله تعالى في هذه السورة بالعصر.
  - 🔵 ما معنى العصر ؟ العصر هو: الدهر.

# المراد بسَبُ الدَّهرِ 🕏

الدُّهْرُ هو: الزُّمَانُ.

والمراد بسَبِّ الدُّهْرِ: عَيبهُ أو لَغَنُّهُ، والتَّسَخُّطُ مِمَّا وَقَعَ فيهِ.







### أمثلة سُبِّ الدَّهر

- الله اليوم الذي رأيتك فيه، أو عرفتك فيه.
  - 🐠 لعن الله الساعة التي حصل فيها كذا.
    - 🐧 الزُّمَن غدُّار.
    - 🚯 هذا زمانُ سُوءٍ.
    - يَا خَيْبَةَ اليوم الذي رأيتك فيه.



بالتعاون مع مجموعتك: اذكر مثالين آخرين لسبِّ الدُّهر:

- 🐠 . لا. بارك الله . في . ذلك اليوم الذي . وقع . فيه ذلك الحادث ........
- 🚳 لعن الله العام الذي مات فيه فلان.

### الدَّهر خلق مسخَّر 🕏

الله سبحانه وتعالى خالق الدَّهر ومصرفه وليس للدهر من الأمر شيء، فمسبته مسَبَّة لمن صرفه وهو الله. وذلك ناشئ من ضعف الدين ونقص العقل.

### حكم سَبِّ الدَّهرِ

مدبر الدهر ومصرفه

سُبُّ الدَّهْرِ حرام. (يشتم ويدم ويلعن) الدَّهْرِ حرام.

والدليل على ذلك: حديثُ أبي هُرَيْرَةَ رَوْفَيْ قَالَ: فَالَ رَسُولُ اللّه عَلَيْ: «قَالَ اللّهُ عَزَّ وَجَلَّ: يصف الله عَلَيْ وَالنَّهَارَ». (١) مَا الدَّهْرُ وَأَنَا الدَّهْرُ ، بِيَدِي الأَمْرُ أُقَلِّبُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ». (١) مِسفات النقص ﴿ . \* يُؤْذِينِي ابْنُ آدَمَ يَسُبُّ الدَّهْرَ وَأَنَا الدَّهْرُ ، بِيَدِي الأَمْرُ أُقَلِّبُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ». (١)

وَفِي روايةٍ: «لا تَسُبُّوا الدَّهْرَ، فَإِنَّ الله هُوَ الدَّهْرُ». (٢) ﴿الزَّمَانَ ﴾

وِفِ روايةٍ: «لا يَقُولَنَّ أَحَدُكُمْ: يَا خَيْبَةَ الدَّهْرِ، فَإِنَّ اللَّهَ مُوَ الدَّهْرُ». (٢)

ومعنى قُولِ الله جلَّ وعَلا في الحديث الُقدسَي: «أَنَّا الدَّهْرُ»: أنه جلَّ وعَلا خالق الدهر والمتصرف فيه، وهو الذي يقلِّب الليل والنهار، ويُجري حوادثه بمشيئته، فمن سب الدهر فإنما يسب مَن خَلَقَهُ وأجرى فيه الحوادث، وهو الله جلَّ في عُلاه.

- أخرجه البخاري في كتاب التفسير، سورة الجاثية، بَابٌ ﴿ وَمَا يُهْلِكُمَّا إِلَّا ٱلدَّهْرُ ﴾ برقم (٤٨٢٦)، ومسلم في كتاب الألفاظ من الأدب وغيرها،
   بَابُ النَّهْي عَنْ سَبُ الدَّهْرِ برقم (٢٤٤٦).
  - (٢) أخرجه مسلم في الموضع السابق برقم (٢٢٤٦).
  - (٢) أخرجه البخاري في كتاب الأدب، بَابُّ: لا تُسُبُّوا الدُّهْرُ برهم (٦١٨٢)، ومسلم في الموضع السابق برهم (٣٢٤٦)، وهذا لفظه.







## اقسامُ سَبّ الدُّهرِ 🕏

#### سَبُّ الدُّهُر فسمان:

| حكمة                                         | القسم                                                                                        |  |
|----------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| شركُ أكبر.                                   | الأول: أَنْ يَسبَّ الدَّهْرَ مُعتقدًا أنه الفَاعل بنفسه، أو أنه<br>فَاعِلٌ مَعَ اللهِ تعالى. |  |
| محرَّم؛ لأنه في حقيقته سَبُّ للهِ تعالى (١). | الثاني: أَنْ يُسبُّ الدَّهْرَ مع اعتقاده أَنَّ اللهُ وَحْدَهُ هُوَ الَّذِي<br>فَعَلَ ذَلِكَ، |  |

## 🗞 سَبُّ الدَّهرِ عند العرب في الجاهلية

كَانَ شَأْنُ العَرَبِ أَنْ تَسُبُّ الدَّهْرَ عِنْدَ النَّوَازِلِ وَالْحَوَادِثِ وَالْمَصَائِبِ النَّازِلَةِ بِهَا مثل: مَوْت عَزيز، أَوْ هَرَم، أَوْ تَلْف مَالٍ أَوْ غَيْرِ ذَلِكَ، هَيَقُولُونَ: يَا خَيْبَةَ الدَّهْرِ وَنَحْوُ هَذَا مِنْ أَلْفَاظِ سَبُّ الدَّهْرِ، فنهى الإسلام عن التَّشبُّه بهم في ذلك لما فيه منَ المفاسد.

## الحِكمة مِن تحريم سَبُ الدُّهرِ

نَهِى الشرعُ عن سَبِّ الدُّهْرِ لما فيه منَ المفاسد، ومنها:

- أَنَّ السَّبَ عِيْ حَقِيقَةِ اللَّمْرِ يَقَعُ عَلَى مَنْ فَعَلَ هَذِهِ الأَفْعَالَ، وهو الله عَزَّ وَجَلَّ، فهُوَ الْمُعْطِي الْمَانعُ، الْخَافضُ الرَّافعُ، الْمُعزُّ الْمُدلُّ، وَالدَّهْرُ لَيْسَ لَهُ مِنَ الأَمْرِ شَيْءٌ.
  - الله سَبُّ لِنَ لا يستحق السبَّ، فَإِنَّ الدَّهْرَ خَلْقٌ مُسَخَّرٌ مُنْقَادٌ لأَمْر اللهِ.
- الله مُتَضَمِّنٌ لِلشَّرْكِ، فَإِنَّهُ إِنَّمَا سَبَّهُ لِظَنِّهِ أَنَّهُ يَضُرُّ وَيَنْفَعُ، وَأَنَّهُ مَعَ ذَلِكَ ظَالِمٌ قَدْ ضَرَّ مَنْ لا يَسْتَحِقُّ الضَّرَرَ، وَأَغَطَى مَنْ لا يَسْتَحِقُّ الْعَطَاءَ، وَرَفَعَ مَنْ لا يَسْتَحِقُّ الرُّفْعَةَ، وَحَرَمَ مَنْ لا يَسْتَحِقُّ الرُّفْعَةَ، وَحَرَمَ مَنْ لا يَسْتَحِقُّ الرِّفْعَةَ، وَحَرَمَ مَنْ لا يَسْتَحِقُّ الحَرِّمَانَ.
  - ها تضمَّنه مِن الاعتراض على قضاء الله وقدره.
  - ما تضمَّنه مِن الجزع وترك الصبر الواجب عند حلول المصائب.



<sup>(</sup>١) قال العلامة ابن عثيمين رحمه الله: وليس بكفر: لأنه ما سب الله مياشرة، ولو سب الله مياشرة لكان كافرًا.اهـ (مجموع فتاوى ورسائل الشيخ العشمين ١/ ١٩٨٨).





# كُ مَا لَيسٌ مِنْ شَبُّ الدَّهرِ ﴾

لَيْسَ مِن سَبِّ الدَّهْرِ: وصفه بأوصاف مختلفة غير متضمنة للسبِّ، بل يقصد منها مجرد الوصف والإخبار لا الذم والعيب.

مثال ذلك:

- 🕚 هذه أيامٌ شديدةٌ.
  - 🚳 هذه أيامٌ باردةٌ.
- 😙 ما أشدَّ الحرَّ هذا اليومَ.
- 🐧 هذا عام جَدْبِ وقَحْطٍ.

قال الله تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَآءَتْ رُسُلُنَا لُوطًا سِيَّءَ بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعًا وَقَالَ هَنذَا يَوْمُ عَصِيبٌ ﴾ (١)،

| بالتعاون مع مجموعتك: اذكر عبارتين أخريين لما لا يعد من سب الدُّهر: | نشاط |
|--------------------------------------------------------------------|------|
| تعبنا من شدة حر. هذا اليوم أو برده.                                | 4    |
| . هَذَا يَوْمٌ عَصِيبٌ.                                            |      |

### نسبةُ الحوادث إلى الدُّهر

نِسبةُ الحوادث إلى الدُّهْرِ كَفَرٌ مِن عملِ الجاهلية، حيث كان كثيرٌ مِن العربِ في جاهليَّتهم ينكرون البعث بعد الموتِ، ويَزعمون أنه ليس هناك حياة إلا الحياة الدنيا، يموت قومٌ ويحيا آخرون، ويَزعمون أن الذي يفنيهم هو: مرورُ الأيام والليالي، فكانوا يقولون كما أخبر الله عنهم: ﴿وَقَالُوا مَوْنَ مَا إِلّا حَيَاثُنَا الدُّنِيَا نَمُوتُ وَغَيّا وَمَا يُهُلِكُمُا إِلّا الدَّهِمِ فَمَا للهُ تعالى على اعتقادهم الباطل، وبين السنين مَا فِي إِلّا حَيَاثُنَا الدُّنِيَا نَمُوتُ وَغَيّا وَمَا يُهُلِكُمُا إِلّا الدَّهِمِ فِقَال تعالى: ﴿وَمَا لَهُم مِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنّ مُمْ إِلّا يَظُنُونَ ﴾ (١٠).

<sup>)</sup> سورة فصلت أية ١٦. (٤) سورة الجاثية أية ٢٤.



 <sup>(</sup>۲) سورة القمر أية ۱۹.







اذكر ثلاث سور من قصار المفصل أقسم الله تعالى فيها بالزمن والدهر أو جزء من أجزائه.

١. سورة الفجر: قال تعالى: "وَالْفَجْرِ. وَلَيَالٍ عَثْرٍ. وَالشَّفْعِ وَالْوَتْرِ.
 وَاللَّيْلِ إِذَا يَسْرِ. هَلْ فِي ذُلِكَ قَسنَمٌ لِذِي حِجْرِ".

٢. سورة الليل: قال تعالى: "وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَى. وَالنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّى. وَمَا خَلَقَ الذَّكَرَ وَالْأُنْثَى".

٣. سورة الضحى: قال تعالى: "وَالْضُحَى. واللَّيْلِ إِذَا سَجَى. مَا ودَّعَكُ
 رَبُّكَ ومَا قَلَى".



سورة الأحزاب آية ٥٧.

<sup>(</sup>٢) سورة أل عمران أية ١٧٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب البر والصلة، بأب تحريم الظلم، برقم (٢٥٧٧).

<sup>(</sup>٤) القول المفيد على كتاب التوحيد ٢٤١/٢.





#### ا مطرطات إكرافية

قال العلامة ابن عثيمين براض ما ملخصه: لا يلزم من الأذية الضرر؛ فالإنسان يتأذى بسماع القبيح أو مشاهدته، ولكنه لا يتضرر بذلك، ويتأذى بالرائحة الكريهة كالبصل والثوم ولا يتضرر بذلك، ولهذا أثبت الله الأذية في القرآن، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهِ يَوْدُونَ اللّهَ وَرَسُولَهُ، لَعَنَهُمُ اللّهُ فِي الدُّنِيَ وَالْكَحِرَةِ وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذَابًا مُهِينًا ﴾(١)، ونفى عن نفسه أن يضره شيء، قال تعالى: ﴿إِنَّهُمْ لَن يَضُرُّوا اللّهَ شَيْعًا ﴾(١)، وفي الحديث القدسي: «يا عبادي! إنكم لن تبلغوا ضري فتضروني » (١) (١) اه.



سورة الأحزاب آية ٥٧.

<sup>(</sup>٢) سورة أل عمران أية ١٧٦.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب البر والصلة، بأب تحريم الظلم، برقم (٢٥٧٧).

<sup>(</sup>٤) القول المقيد على كتاب التوحيد ٢٤١/٢.





# (التقويم)

#### الاستدلال . ما معنى الدهر ؟ وما حكم سبه ؟ مع الاستدلال .

الدهر هو: الزمان، والمراد بسب الدهر: عيبه أو لعنه، والتسخط مما وقع فيه.

حكم سبه: حرام والدليل على ذلك: عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: قال اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ: "يُؤْذِينِي ابْنُ آدَمَ يَسُبُّ الدَّهْرَ وَأَنَا الدَّهْرُ بِيَدِي الْأَمْرُ أُقَلِّبُ اللَّيْلُ وَالنَّهَارَ".

### اذكر ثلاثًا من الحكم في تحريم سب الدهر.

- ان السب في حقيقة الأمريقع على من فعل هذه الأفعال، وهو الله عز وجل، فهو المعطي المانع، الخافض الرافع، المعز المذل، والدهر ليس له من الأمر شيء.
  - ٢) أنه سب لمن لا يستحق السب، فإن الدهر خلق مسخر منقاد لأمر الله.
- ٣) أنه متضمن للشرك، فإنه إنما سبه لظنه أنه يضر وينفع، وأنه مع ذلك ظالم قد ضر من لا يستحق الضرر، وأعطى من لا يستحق العطاء، ورفع من لا يستحق الرفعة، وحرم من لا يستحق الحرمان.







# (التقويم)

#### اذكر ثلاثة أمثلة من أقوال الناس في الدهر مما ليس سبًا فيه .

- ١) لعن الله اليوم الذي رأيتك فيه، أو عرفتك فيه.
  - ٢) لعن الساعة التي حصل فيها كذا.
    - ٣)يا خيبة اليوم الذي رأيتك فيه.

### وضّح حكم نسبة الحوادث إلى الدهر ، مع الاستدلال .

نسبة الحوادث إلى الدهر كفر من عمل الجاهلية، حيث كان كثير من العرب في جاهليتهم ينكرون البعث بعد الموت، ويزعمون أنه ليس هناك حياة إلا الحياة الدنيا، يموت قوم ويحيا آخرون، ويزعمون أن الذي يفنيهم هو مرور الأيام والليالي. فكانوا يقولون كما أخبر الله تعالى عنهم: "وَقَالُواْ مَا هي إلاَّ حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إلاَّ الدَّهْرُ".







# سَبُّ الرِّيحِ





#### تمهید 🕜

الريح خلقها الله سبحانه وتعالى وهو الذي يدبُرها ويصرفها كيف يشاء، وسب الريح من المحرمات المنقصة للتوحيد.

## المراد بسَبُ الزيحِ

سَبُّ الرِّيحِ هو: شتمُهَا وعَيبها، أو لَغَنُّهَا والتَّسَخُّطُ مِنها.

مثال ذلك:

- 🚺 لعن الله هذه الريح.
  - 🕜 هذه ريح خبيثة.





.... الشمها أولعنها ا

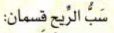


### حكم شَبُّ الرَّيح

سَبُّ الرِّيح حرام.

والدليل على ذلك: حديثُ أُبِي بِن كَعَبٍ صَاعَتُ أَن النَّبِي يَعَالِيَ قَالَ: «لا تَسُبُّوا الرِّيحَ، فَإِذَا رَأَيْتُمْ مِنْهَا مَا تَكْرَهُونَ، فَقُولُوا: اللهُمَّ إِنَّا نَسْأَلُكَ مِنْ خَيْرِ هَذِهِ الرِّيحِ، وَمِنْ خَيْرِ مَا فِيهَا، وَمِنْ خَيْرِ مَا أُرْسِلَتْ بِهِ، وَنَعُودُ أَبِكَ مِنْ شَرِّ مَا الرَّيحِ، وَمِنْ شَرِّ مَا أُرْسِلَتْ بِهِ». (١)

### أقسامُ سَبِّ الرّيحِ



| حكمة                            | القسم                                                                                                                          |
|---------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| شركٌ أكبر،                      | الأول: أَنْ يَسبَّ الرِّيحَ مُعتقدًا أنها الفَاعلة بنفسها، أو أنها<br>فَاعِلة مَعَ اللهِ تعالى.                                |
| محرم؛ لأنه في حقيقته سَبُّ للهِ | هَاعِلَةَ مَعَ اللهِ تَعَالَى.<br>الثاني: أَنْ يَسِبُّ الرِّيحَ مع اعتقادِه أَنَّ الله وَحْدَهُ هُوَ الَّذِي<br>فَعَلَ ذَلِكَ. |

### الحكمة مِن تحريم سَبُ الرّيح

نَهِى الشرعُ عن سَبِّ الرِّيحِ لما فيهِ مِنَ المَاسِدِ، ومنها:

- أَنَّ السَّبَّ فِي حَقِيقَةِ الْأُمْرِ يَقَعُ عَلَى مَنْ أُرسلها وسخرها، وهو الله عَزَّ وَجَلَّ ، والريح لَيْسَ
   لَها مِنَ الأَمْرِ شَيْءً.
  - - 😗 ما تضمنه من الاعتراض على قضاء الله وقدره.
    - ۵ ما تضمنه من الجزع وترك الصبر الواجب عند حلول المصائب.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الله بن أحمد في زوائد المستد ٢٩١٢٥ (٢١١٢٨)، والترمذي في أبواب الفتن، باب مًا جاء في النَّهي عن سبَّ الرَّياحِ برقم (٢٢٥٢). والتسائي في السنن الكبرى في كتاب عمل اليوم والليلة، باب ما يقول إذا هاجت الربح برقم (١٠٧١٩)، والبخاري في الأدب المقرد (٢٩٨)، قال الترمذي: حَدِيثُ صَعَيعٌ، وأورده الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة (٢٧٥١).







### ك ما يقال عند هبوب الزيح

السُّنَّة أن يقال عند هبوب الريح ما ثبت عن النبي عَيَّا الله عند هبوب الريح ما

عن أم المؤمنين عَائِشَةُ رَحِيْقُ قالت: «كانَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ إِذا عَصَفَتَ الرِّيعُ قالَ: اللَّهمَّ إني أَسالُكَ خَيْرَهَا، وَخَيْرَ ما فيها، وَخَيْرَ ما أُرْسِلَتَ بِهِ، وَأُعُودُ بِكَ من شَرِّهَا، وَشَرِّ ما فيها، وَشَرِّ ما فيها، وَشَرِّ ما فيها،

وَ عِن سَلَمَةَ بَنِ الأَكْوَعِ رَجَعُنُ قَالَ: «كَانَ النَّبِيُّ يَظِيْهُ إِذَا اشْتَدَّتِ الرِّيحُ يَقُولُ: اللَّهُمَّ لَقَحًا لا عَقيمًا». (٢)

حاملًا للماء

التي لا ماء فيها

بالته

بالتعاون مع مجموعتي أحفظ هذه الأذكار الشرعية عند هبوب الريح وأسمعها على زميلي:

#### الأذكار الشرعية عند هبوب الريح وأسمعها على زميلي:

- ١. تقول أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَى اللهِ عَنها كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَنها إِذَا عَصَفَتِ الرِّيحُ قَالَ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ خَيْرَهَا وَخَيْرَ مَا فِيها فِيها فِيها وَشَرِّ مَا أُرْسِلَتْ بِهِ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّهَا وَشَرِّ مَا فِيها وَشَرِّ مَا أُرْسِلَتْ بِهِ».
  - ٢. عن سلَمَةَ بْنَ الْأَكْوَعِ هِم، قَالَ: "كَانَ النبي عَلِي اللهِ الشُنتَدَتِ السَّنتَدَتِ الرِّيحُ يَقُولُ: اللَّهُمَّ لَقِحًا لَا عَقِيمًا".



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب صلاة الاستسقاء، باب التَّعوُّد عِنْدُ رُؤيةِ الرِّيحِ وَالغَيمِ والفرح بالمطر برقم (٨٩٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الأدب المفرد ص ٢٥٠ (٧١٨)، والطُبُراني في المجمّ الكبيّر ٣٣/٧، وابن السني في عمل اليوم والليلة ص ٢٥٨ (٢٩٩)، وصععه ابن حبان ٢٨٨/٢ (١٠٠٨)، والحاكم في المستدرك على الصعيعين ٢١٨/٥، وقال النووي (خلاصة الأحكام ٨٨٧/٣): أخرجه ابن السني بإسناد صعيع. قال: ومعنى لقحًا: حاملًا للماء، والعقيم: التي لا ماء فيها. (المجموع ٩٠/٥)، وحسنه الألباني في السلسلة الصحيعة (٢٠٥٨).

<sup>(</sup>٣) سورة القمر أية ١٩. (٤) سورة فصلت أية ١٦.





## هَا لَيسَ مِنْ سَبِّ الرَّيحِ

لَيْسَ مِن سَبِّ الرِّيحِ: وصفها بأوصاف مختلفة غير متضمنة للسَّبِّ، بل يقصد منها مجرد الوصف والإخبار لا الذم والعيب.

#### مثال ذلك:

🚺 هذه ريحٌ شديدةً.

هذه عاصفةً قويةً.

🕜 ما أشدُّ هذه الريح.

قال الله تعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيَّا صَرْصَرًا فِي يَوْدِ نَحْسِ مُّسْتَعِرٍ ﴾(")، وقال الله تعالى: ﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيَّا صَرْصَرًا فِي أَيَّامٍ نَجِسَاتٍ ﴾(١).

شديدةُ البرودةِ، عاليةُ الصوتِ



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب صلاة الاستسقاء، بآب التُّعوُّد عند رُؤية الرِّيح وَالغَيم والفرح بالمطر برقم (٨٩٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الأدب المفرد ص ٢٥٠ (٧١٨)، والطّبراني في المعجّم الكبير ٢٣/٧، وابن السني في عمل اليوم والليلة ص ٢٥٨ (٢٩٩)، وصحعه ابن حبان ٢٨٨/٣ (١٠٠٨)، والحاكم في المستدرك على الصحيحين ٢١٨/٤، وقال النووي (خلاصة الأحكام ٨٨٧/٣): أخرجه ابن السني بإسناد صحيح، قال: ومعنى لقحًا: حاملاً للماء، والعقيم: التي لا ماء فيها. (المجموع ٥٠٠٥)، وحسنه الألباني في السلسلة الصحيحة (٢٠٥٨).

 <sup>(</sup>٣) سورة القمر أية ١٩. (٤) سورة فصلت أية ١٦.





| بالتعاون مع مجموعتك: اذكر مثالين آخرين لعبارات لا تعد سبًّا للرِّيح: | نشاط |
|----------------------------------------------------------------------|------|
| 🔵 ما أصعب هذه الرياج.                                                |      |
| 🔵 ما هذه الربح العاصفة.                                              | 13   |
|                                                                      |      |







### قارن بين سبِّ الدُّهر وسبِّ الرِّيح حسب الجدول التالي:

| دليله                                                                                                                                                                                                                                 | حكمه             | مثاله                                                                   |              |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|-------------------------------------------------------------------------|--------------|
| حديث أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ النَّبِيِّ عَلَّ يَقُولُ: قال اللَّهُ عَرَّ وَجَلَّ: "يُؤذينِي ابْنُ آدَمَ يَسُبُّ الدَّهْرَ وَأَنَا الدَّهْرُ بِيَدِي الْأَمْرُ أَقَلِّبُ الدَّهْرُ بِيَدِي الْأَمْرُ أَقَلِّبُ اللَّيْلُ وَالنَّهَارَ".  | <del>-</del> رام | - لعن الله اليوم<br>الذي رأيتك فيه،<br>أو عرفتك فيه.<br>- هذا زمان سوء. | سبُّ الدِّهر |
| حديث أبيّ بن كعب، عن النبي بن كعب، عن النبي عليه، قال: "لا تسئبوا الربيح، فإذا رأيثم منها فقولوا: اللهم التاليم، إنا نسائك من خير هذه الربيح، وخير ما فيها، وتعود بك من أمرث به، وتعود بك من شر هذه الربيح، وشر ما فيها، وشر ما أرسيك | <del>د</del> رام | - لعن الله هذه<br>الريح.<br>- هذه ريح خبيثة.                            | سبُّ الرِّيح |







# () التقويم

#### الراد بسب الرّيح ؟

المراد بسب الريح: هو شتمها وعيبها، أو لعنها والتسخط منها.

#### الأستدلال. المتدلال.

حكم سب الريح: حرام

والدَّليل على ذَلَك: حديث أُبَيِّ بْنِ كَعْب، عَنِ النَّبِيِّ عَلِيْ، قَالَ: "لا تَسُبُّوا الرِّيحَ، فَإِذَا رَأَيْتُمْ مِنْهَا شَيْئًا مِمَّا تَكْرَهُونَ، فَقُولُوا: اللَّهُمَّ، إِنَّا نَسْأَلُكَ مِنْ خَيْرِ هَا أُمِرْتُ بِهِ، وَنَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ خَيْرِ مَا أُمِرْتُ بِهِ، وَنَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ هَذِهِ الرِّيح، وَشَرِّ مَا فِيهَا، وَشَرِّ مَا أُرْسِلَتْ بِهِ".

#### ( ما أقسام سب الريح ؟ وما حكم كل قسم منها ؟

سب الريح قسمان:

القسم الأول: أن يسب الريح معتقداً أنها الفاعلة بنفسها، أو أنها فاعلة مع الله تعالى.

حكمه: شرك أكبر.

القسم الثاني: أن يسب الريح مع اعتقاده أن الله وحده هو الذي فعل ذلك.

حكمه: محرم؛ لأنه في حقيقته سب لله تعالى.







# () التقويم

#### الريح؟ ما الحكمة من تحريم سب الريح؟

نهى الشرع عن سب الريح لما فيه من المفاسد، ومنها:

- ان السب في حقيقة الأمر يقع على من أرسلها وسخرها، وهو الله عز وجل، والريح ليس لها من الأمر شيء.
- ٢) أنه سب لمن لا يستحق السب، فإن الريح خاق مسخر منقاد لأمر الله.
  - ٣) ما تضمنه من الاعتراض على قضاء الله وقدره.
  - ٤) ما تضمنه من الجزع وترك الصبر الواجب عند حلول المصائب.

### ( اذكر مثالين من أقوال الناس في الريح مما لا يعد سبًا لها .

- ١ ـ هذه عاصفة قوية.
- ٢ ما أشد هذه الريح.





#### اطوراك إثراثية

#### النهي عن سبُّ الريح

قال الشيخ السعدي رحمه الله: (ومع تحريمه فإنه حمق وضعف في العقل والرأي، فإن الريح مصرَّفة مدبَّرة بتدبير الله وتسخيره، فالساب لها يقع سبه على من صرفها، ولولا أنَّ المتكلم بسب الريح لا يخطر هذا المعنى في قلبه غالبًا لكان الأمر أفظع من ذلك، ولكن لا يكاد يخطر بقلب مسلم) (١).

(١) القول السديد في مقاصد التوحيد ص١٧٣.









## دروس الوحدة

الوحدة الرابعة

- 💿 الدرس الثاني عشر:
  - أنواع السُّحُر .
- الدرس الثالث عشر:
   عقوبة الساحر.
- الدرس الرابع عشر:
   الواجب تُجاه السّحر والسّحرة.
  - الدرس الخامس عشر:
     النُشرَةُ.

## السّحر





أَذِي الطالب يتوقع منك بعج دراسة هذه الوددة أي :

- 🔕 تعرّف السّحر ، وتبيّن حكمه ، وأنواعه.
- 🚳 تبيَّن عقوبة الساحر في الدنيا والآخرة ، مع الاستدلال .
- 🔞 توضِّح الواجب على الفرد والمجتمع نحو السِّحر والسَّحرة .
  - 🚯 تبيّن سبل الوقاية من السُحر.
- 📵 تحذر من الذهاب إلى السَّحرة ، أو الإعجاب بأعمالهم السحرية .
  - 📵 تبيِّن معنى النُّشرة ، وحكمها ، وأنواعها .
    - 💜 توضّح الطرق الشرعية لعلاج المسحور.

الأهداف







### أنواع السّحر





# و تمهید

نسمع بالسُّحر:

و فما المراد به؟

السحر: هو عمل شيطاني يؤثر في القلوب والأبدان، ومنه تخييلات تؤثر في الأبصار لا حقيقة لها.

وما أنواعه؟

أنواعه: سحر التأثير – سحر التخييل – سحر الخداع والتمويه والخفه.

وما حكمه الشرعي؟

حكمه الشرعي: كفر.







## المراد بالسّحر

السُّحر لغةُ: ما خَفيَ ولَطُّفَ سَبَبُهُ. والمراد به: عملٌ شيطانيٌّ يؤثِّر في القلوب والأبدان، ومنه تخييلاتٌ تؤثِّر في الأبصار لا حقيقةً







## أنواعُ السّحر

للسِّحر أنواع كثيرة، أشهرها ثلاثة أنواع:

### (النوعُ الأولُ: سِحْرُ التَّادير

وهو: الذي له حقيقة وأثر في الخارج، وهو: السِّحرُ الشَّيطُاني، ويتم عن طريق كلام يتكلم به الساحر مع تَدَخِيناتِ ونَفَث، فتُعِينُه الشياطين على تنفيذ مطلوبه، فيؤثر في القلوب والأبدان، فيُمرض أو يُضعف البدن أو يقتل.

#### ومن صور هذا النوع:

- أ سحر النَّفْث في العُقد.
- سحرٌ التولة وهو: سحر العَطف والصَّرف، الذي يفرِّق بين المرء وزوجه، أو يصرف رجلًا
   لمحبة امرأة، أو امرأة لمحبة رجل، ومنه: ربط الرجل عن زوجته.

حكمه: هذا النوع تعلمه واستعماله كُفرّ وشرك، ومن الأدلة على ذلك:

الله بعد الله تعالى: ﴿ وَاتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا الشَّيَنطِينُ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَانَ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَكِنَ الله بعد الله بعما الله بعما الله بعما الله بعما ومَا يُعَلِّمُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أَنزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَنرُوتَ وَمَنرُوتَ عَباده وهو عباده وهو ومَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَّى يَقُولُا إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكْفُرُ ﴾ (١) . ومَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَّى يَقُولُا إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكْفُرُ ﴾ (١) . ومَا يُعلِم السحر وطاعة الشياطين السحر الم

⑥ قول الله تعالى: ﴿ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَٱلطَّاعُوتِ ﴾ (١)، قال عمر رَوَا الجبت: السّعر، والطاغوت: الشيطان، وقال جابر رَوَا الله عليه الشيطان في الماغوت: الشيطان، وقال جابر رَوَا الله عليه الشيطان في كل حي واحد،

والذي الله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ عَلِمُوا لَمَنِ اشْتَرَانُهُ مَا لَهُ، فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَقِ ﴿ اللهِ والذي الا نصيب له في الآخرة مطلقًا هو الكافر.

(١) سورة البقرة أية ١٠٢.

(٢) سورة البقرة أية ١٠٢.



(٢) سورة النساء آية ٥١.





قول الله تعالى: ﴿ وَمِن شَكِرِ ٱلنَّفَّ ثُنْتِ فِ ٱلْمُقَدِ ﴾ (١)، فالنفث في العُقد من السُّحر ﴿ وَمِن شَكِرِ ٱلنَّفَ فِي السُّحر ﴿ وَمِن شَكِرِ ٱلنَّفَ الله عَدْه الآيات، ولهذا كان كفرًا.

ما فيه من الاستعانة بالشياطين، والاستغاثة بهم وعبادتهم من دون الله تعالى بأي نوع من أنواع العبادة.

### النوعُ الثاني، سِحرُ التَّخيِيل

وهو: الذي ليس له حقيقة وأثر في الخارج، وإنما يتم بالتأثير على الأبصار بطرق خَفيَّة، أو بالاستعانة بالشياطين حتى يُري الناسَ تهويلات وتغيُّرات لا حقيقة لها.

#### ومن صور هذا النوع:

- أن يُرِي السَّاحرُ الناسَ أنه يطير في الهواء وهو لم يطِرُ حقيقةً، أو أنه يَقطع رأسَه أو رأسَ غيره ثم يعيده، أو أنه يدخل في جوف حيوان مِن فمه، ثم يخرج مِن دُبُرهِ.
- وَ سِخْرُ سَخَرَة فرعون، حيث أروا الناس أن الحبال والعصي صارب ثعابين تسعى، كما قال الله تعالى: ﴿قَالَ بَلْ أَلْقُوأٌ فَإِذَا حِبَالْهُمْ وَعِصِيتُهُمْ يُخَيِّلُ إِلَيْهِ مِن سِخْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَى ﴾ (٢)، وقال الله تعالى: ﴿ قَالَ أَلْقُوأٌ فَلَمَا أَلْقُواْ سَحَـرُواْ أَعْيُنَ ٱلنَّاسِ وَأَسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَاّءُو بِسِخْرٍ الله تعالى: ﴿ قَالَ أَلْقُواْ فَلَمَا آلْقُواْ سَحَـرُواْ أَعْيُنَ ٱلنَّاسِ وَأَسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَاءُو بِسِخْرٍ عَظِيمٍ ﴾ (٢).

#### حكمه مذا النوع كفر أيضًا، لعدة أسباب:

- آن الله تعالى قد سَمَّاه سِحرًا كما في قصة سحرة فرعون، وهو عزَّوجلٌ قد حكم بأن السُّحرَ كفر كما في الآيات السابقة.
- أن الله تعالى وصف سحر سحرة فرعون وهو السّحر التخييليُّ بأنه سحر عظيم، فقال تعالى: ﴿وَجَآءُو بِسِحْمٍ عَظِيمٍ ﴾ (١).



<sup>(</sup>١) سورة الفلق آية ٤٤ (٢) سورة طه أية ٦٦.

 <sup>(</sup>٢) سورة الأعراف آية ١١٦.
 (١) سورة الأعراف آية ١١٦.





- أن الله تعالى حكم على أصحاب السّحر التخييليّ بأنهم لا يفلحون، فقال تعالى: ﴿ قَالَ مُوسَىٰ أَتَقُولُونَ لِلْحَقِ لَمَّا جَاءَ كُمُّ آسِحْرُ هَنا وَلَا يُقْلِحُ ٱلسَّاحِرُونَ ﴾ (١) ، وقال الله تعالى: ﴿ وَأَلْقِ مَا فِي يَعِينِكَ نَلْقَفْ مَا صَنعُوا لَيْدُ سَرِحِرِ وَلَا يُقْلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَنَّ ﴾ (١) ، ولا يُنفى الفلاح المطلق عن أحد إلا ويكون كافرًا.
- الأصل ما فيه من ادّعاء شيء من خصائص الربوبية، مثل: عمل خوارق العادات التي هي في الأصل مما اختص الله تعالى به، فيما يؤيّدٌ به رسله عليهم السلام أو الصالحين من عباده.
- أنهم لا ينفكُون في كثير من أحوالهم عن الاستعانة بالشياطين، والاستعانة بهم لا تكون إلا كُفرًا.



#### من خلال ما مضى: بين ما يلي:

🐧 لماذا يسمَّى سحر التأثير: (السحر الشيطاني) ؟

لأنه يتم عن طريق كلام يتكلم به الساحر مع تدخينات ونفت، فتعينه الشياطين على تنفيذ مطلوبه، فيؤثر في القلوب والأبدان، فيمر أو يضعف البدن أو يقتل.

😂 لماذا يسمَّى سحر التخييل بهذا الاسم ؟

لأنه ليس له حقيقة وأثر في الخارج، وإنما يتم بالتأثر على الأبصار بطرق خفية، أو بالاستعانة بالشياطين حتى يري الناس تهويلات وتغيرات لا حقيقة لها.

<sup>(</sup>٢) سورة طه آية ٦٩.



<sup>(</sup>١) سورة يونس آية ٧٧.





### النوعُ الثالثُ، سِحرُ الخِداعِ والتَّمويهِ والخِفَّةِ

بحيث يفعل الساحر بخفَّة يده أشياء يَخدع بها العيون حتى تَرى ما ليس واقعًا واقعًا (1). ويطلق على هذا النوع مِن السِّحر: الشَّعْوَذة، وهو في الحقيقة سِحر مجازي لا حقيقة له، لكنه يسمَّى سحرًا لأسباب منها:

- 🐠 خفاؤه على المشاهدين.
- ﴿ خَفَّة يد صانعه، وإخفاؤه الحيلة على مَن يشاهده.
- 😙 أن مَن يفعلونه يطلقون عليه سِحرًا تشبيهًا له بالسِّحر الحقيقي، وتلبيسًا على الناس.

#### حكمه، هذا النوع حرام وكبيرة من كبائر الذنوب، لأسباب منها:

أولاً: أنه ذريعة للسِّحرِ الذي هو كُفر، وهو السِّحرُ الحقيقيُّ والتخييليُّ وسبب في انتشاره. ثانيًا: أن سَحَرَةَ هذا النوع يمارسون أعمالهم باسم السِّحر، ويلبِّسون على الناس بأنهم سَحَرَةٌ حقيقيون مع تهوين أمره عند الناس.

ثالثًا: ما فيه من التمويه والخداع والكذب.

رابعًا: ما فيه من الإضرار بالآخرين وإيذائهم.

خامسًا: تسمية فاعليها لها بأنها سحرٌ، وهذا يجعلها عند الناس كما لو كانت سحرًا حقيقيًّا، فهي داخلة في عموم حديث أبي هُرَيْرَةً رَحَوْلُكُ أَنَّ النَّبِيَ وَاللَّهِ قالَ: «اجْتَنبُوا السَّبْعَ الْمُوبِقَاتِ»، قَالُوا: يَا المُعلان وَسُولَ الله، ومَا هُنَّ؟ قَالَ: «الشِّرَكُ بِالله، والسِّحَرُ»(١)، ولا يمكن اجتنابُ السِّحرِ الاجتنابُ الكاملُ الله باجتناب كلِّ ما يوصل إليه، ومنه السِّحرُ المجازي.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب المحاربين، باب رمي المحصنات ٢٥١٥/٦ (٦٤٦٥)، ومسلم في كتاب الإيمان، باب بيان الكبائر وأكبرها برقم (٨٩).



<sup>(</sup>١) والفرق بين هذا وبين السّحر التخييلي: أن التخييلي يؤثر فيه الساحر على الأبصار فترى تهاويل وغيرها، كما قال تعالى: ﴿ ظُمَّا ٱلْقُوّا سَحَـرُوّا أَعْبُرُكَ ٱلنَّاسِ وَاسْتَرْهُمُوهُمْ ﴾، أما في سحر الخفّة فمجرد خداع وإيهام وخفّة يد. (ينظر: السحر والشعوذة، للدكتور عمر الأشقر ص١٢١، ١٢٩، وبدائع الفوائد لابن القيم ٢٧٧/٣٠- (٢٢٨).





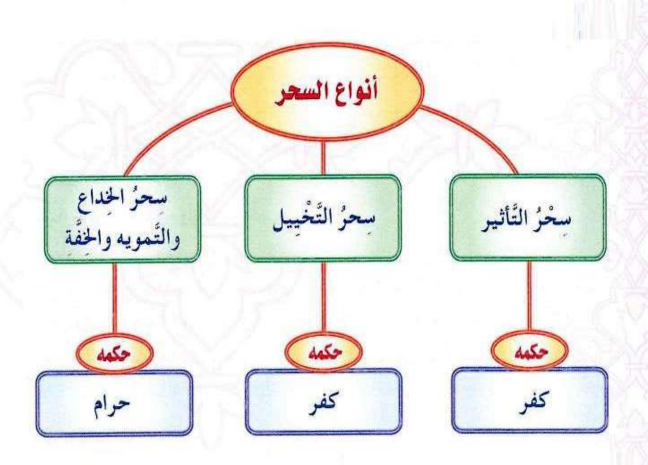
# فياط قارن بين سحر التأثير والتخييل فيما يلي:

| الأثر                                                                                                                                          | الحكم       | النوع       |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|-------------|--|
|                                                                                                                                                | كفر وشرك    | سحر التأثير |  |
| أثره على عقيدة المسلم:<br>الاعتقاد به قادح في توحيد<br>الربوبية فربما ظنه حقيقة<br>ويحرم هذا المعتقد فالإيجاد<br>والخلق لله وحده لا شريك الله. | <b>کڤ</b> ر | سحر التخييل |  |















#### الدليل ما معنى السحر ؟ وما حكمه ؟ مع الدليل .

السحر لغة: ما خفى ولطف سببه.

والمراد به: عمل شيطاني يؤثر في القلوب والأبدان، ومنه تخيلات تؤثر في الأبصار لا حقيقة لها.

حكمه: منه ما يكون كفر وشرك كما في سحر التأثير، ومنه ما يكون كفر كما في سحر التخييل، ومنه ما يكون حرام وكبيرة من كبائر الذنوب كما في سحر الخداع والتمويه والخفه.

الدليل على ذلك: عن أبي هريرة على قال: قال رسول الله على: (اجْتَنبُوا السَّبْعَ المُوبِقَاتِ: الشِّرْكُ بِاللهِ، وَالسَّحْرُ، وَقَتْلُ النَّفْسِ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلَّا بِالْحَقِّ، وَأَكْلُ الرِّباَ، وَأَكْلُ مَالِ الْيَتيمِ، وَالتَّوَلِّي يَوْمَ الرَّحْفِ، وَقَذْفُ المُحْصَناتِ الغَافِلاَتِ).

وقال الله تعالى : (إِنَّ اللَّهَ لا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُشْرِكُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللهِ فَقَدِ افْتَرَى إِثْماً عَظِيماً) (النساء: ٨٤).







# (التقويم)

#### 🚱 كيف يعرف الساحر؟

الساحر هو الذي يظهر أعمالاً تخالف ما في قدرة الإنسان ظاهراً، كإخباره بالمغيبات، ومكان الضالة والمسروق، وما في الضمير، وهو يتوصل إلى ذلك باستخدام الشياطين، والتقرب إليهم بما يحبون، من فعل المعاصى، وترك الطاعات، وأكل الحرام، وملابسة النجاسات، ودعاء الغائبين، ونحو ذلك، وقد يعرف الساحر بعمل شيء من أنواع السحر كالشعوذة، والمخرقة، والتلبيس على أعين الناظرين، والخط في الأرض، وهو فعل الرمالين الذين يخطون في الأرض خطوطاً كثيرة بسرعة، لمعرفة النحس والسعد، ومثله الضرب بالحصى، إذا جاءهم من يستخبرهم عن أمر مستقبل رموا بعدد كثير من الحصى، ثم قاموا بعده، فيتفاءلون بالفرد دون الشَّفع أو بالعكس، ومنهم من يعرف بنظره في النجوم، أو بنفته في العقد، أو بجمعه أشياء نجسة من الشعر والزبل، ومعها قطع من حديد ونحوه، وللسحرة كتب ومشايخ يعلمونهم السحر، وأكثر ما يعلمون بواسطة الشياطين، ولا يغتر بما يظهره بعضهم من كثرة الذكر والقراءة، والصلاة، والصدقة، ونحوها، فإن قصده ترغيب الناس وخداعهم حتى يغتر به الجاهل، ويعتقد أنه يعالج بالرقية الشرعية، والقرآن الكريم، وهو ليس كذلك









#### السحرة ؟ ماذا يجب علينا تجاه السحرة ؟

- ١. الحذر من إتيان السحرة أو الاتصال بهم، والحذر منه.
  - ٢. الحذر من دلالة أحد عليهم للتعامل معهم.
    - ٣. تحذير الناس من السحر والسحرة.
    - ٤. مناصحة من يقع في التعامل معهم.
- عند العلم بوجودهم يجب تبليغ الجهات المسؤولة عنهم لرد كيدهم،
   والقضاء على إفسادهم.

#### الذهاب للسحرة والمشعوذين؟ مع الاستدلال.

إتيان السحرة والمشعوذين والعرَّافين فحرام، وهو من عمل أهل الجاهلية، قال - ﷺ : ((مَن أتى عرَّافًا أو ساحِرًا أو كاهنًا يُؤمن بما يقول، كفرَ بما أنزل على محمَّد - ﷺ)).







# (التقويم)

### انواع السحر ؟

- ١) سحر التأثير: وهو الذي له حقيقة وأثر في الخارج، وهو: السحر الشيطاني، ويتم عن طريق كلام يتكلم به الساحر مع تدخينات ونفث، فتعينه الشياطين على تنفيذ مطلوبه، فيؤثر في القلوب والأبدان، فيمر أو يضعف البدن أو يقتل.
- ٢) سحر التخييل: وهو الذي ليس له حقيقة وأثر في الخارج، وإنما يتم
   بالتأثر على الأبصار بطرق خفية، أو بالاستعانة بالشياطين حتى يري
   الناس تهويلات وتغيرات لا حقيقة لها.
- ٣) سحر الخداع والتمويه والخفة: بحيث يفعل الساحر بخفه أشياء يخدع بها العيون حتى ترى ما ليس واقعاً. ويطلق على هذا النوع من السحر: الشعوذة، وهو في الحقيقة سحر مجازي لا حقيقة له، لكنه يسمى سحراً.







#### امطومات إشرائية

#### الموبقات السبع كما في حديث أبي هريرة ريات

- الشّرك باللّه: بدأ ﷺ بالشّرك؛ لأنه أعظم ذنب عُصى الله به.
- السحر: وقد ذكره ﷺ بعد الشرك، لأن منه ما يكفر متعاطيه إذ لا يتوصل إليه إلا
   بعبادة الشياطين والتقرب إليها بالذبح والدعاء والاستغاثة.
- قتل النفس التي حرم الله إلا بالحق: أي: نفس المسلم أو الذمي المعاهد أو المستأمن.
- أكل الربا: أي: تناوله بأي وجه كان. وقد لعن و الربا وموكله وشاهديه وكاتبه، قال بعض السلف: وهو مجرب لسوء الخاتمة.
  - 🧿 أكل مال اليتيم: أي: التعدي عليه والتصرف فيه لغير مصلحة اليتيم.
    - التولى يوم الزحف: أي: الفرار من وجوه الكفار يوم القتال.
- ▼ قذف المحصنات الغافلات: أي: رمي المؤمنات الحرائر العفيفات البريئات من فاحشة الزنا.













ما عقوبة الساحر في الدنيا والآخرة ؟
 عقوبة الساحر في الدنيا: القتل، والهلاك في الآخرة.

## عقوبة الشّاحر

أولًا: السَّاحِرُ الذي يستعمل النوعين الأول والثاني اللذين هما كفر عقوبته القتل كما ذهب إليه جمهور أهل العلم.

والدليل على ذلك ما يأتى:

آن السِّحر كفر وَرِدَّة عن دين الإسلام، ولهذا ذكره العلماء في باب الرِّدة، وذكره شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب رُبُلِّت في نواقض الإسلام، وعقوبة المرتد القتل والدليل على هذا: حديث عبد الله بن عَبَّاسٍ رَضِيْ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ وَاللَّهُ عَالَىٰ قَالَ: «مَنْ بَدَّلَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ». (١)

(١) أخرجه البخاري في كتَّاب اسْتِتَابَة المُرْتَدُين وَالمُعاندينَ وَقِتَالهم، باب حكم المرتدُّ وَالمرتدُّة واسْتِتَابِتهم ٢/ ٢٥٣٧ ( ٦٥٢٤).







- 🕥 أن قتل الساحر ثابت عن جماعة من الصحابة رَخِيْ الله منهم بعض الخلفاء الراشدين، قال وهم عمر، وحفصة، وجندب رَضْإِللْهُمُ:
- قَالَ بَجَالَةٌ بِنُ عَبَدَةَ التَّمِيميُّ التابعيُّ: أَتَانَا كِتَابُ عُمَرَ رَوْظُتُكُ قَبْلَ مَوْتِهِ بِسَنَةٍ: أَنِ اقْتُلُوا كُلُّ سَاحِر وَسَاحِرَة، فَقَتَلْنَا ثَلاثَةَ سَوَاحِرَ. (١)
- عن أنَّ أمُّ المؤمنين حَفْصَةَ رَخِيْقُهُ زَوْجِ النَّبِيِّ عَيْلِيَّةٍ أَنَّ جَارِيَةً لَهَا سَحَرَتْهَا، فَأَمَرَتْ بِهَا
- 🖨 عَنْ جُنْدُبِ الخيرِ الأزْدِيِّ صَّوَالْقَكُ أَنَّهُ جَاءَ إِلَى سَاحِرِ فَضَرَبَهُ بِالسَّيْفِ حَتَّى مَاتَ. (٢) ثانيًا: السَّاحرُ الذي يستعمل النوع الثالث الذي هو معصية وليس بكفر عقوبته التعزير البليغ الذي يردعه ويكف شرَّه. وتقدير ذلك راجع إلى ما يراه ولي الأمر أو القاضي النائب عنه للنظر في أمرهم.

#### ماذا تستنتج من عقوبة الساحر؟







<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ١٩٧/٢ (١٦٥٧)، وأبو داود في كتاب الخراج والإمارة والفيء، بَابَّ فِي أَخُذ الْجِزْيَة من الْجُوس برقم (٢٠٤٢)، قال الشافعي: خَديثُ بُجَالَةً مُتَّصلٌ ثَابِتٌ. اهـ (الأم للشاهعي ١٨٣/٤، وسنن البيهقي ٤٣٢/٨)، وإسناده كإسناد البخاري إلا أن أحمد حل محل شيخ البخاري ابن المُديني، وقد روى البخاري الخبر نفسه مختصرا في كتَابُ الجزِّيَّة، بابُ الجزِّيَّة وَالْمُوادَعَة مَعَ أَهْل الحَرِّب ١١٥١/٣ (٢٩٨٧)، وليس فيه ذكر فتل السواحر، ووهم من عزاه للبخاري بذكر قتل السواحر،

<sup>(</sup>٢) أخرجه مالك في الموطأ ٨٧١/٣. وعبد الرزاق ١٨٠/١٠ (١٨٧٤٧)،١٨٤/١٠ (١٨٧٥٧)، وابن أبي شيبة ٥٣٥٥(٢٧٩١٢)، والبيهقي في السنن الكبرى ٢٣٤/٨ . وأحمد في مسائل عبد الله ص ٤٢٧ (١٥٤٣ ) ، والطبر أني في المعجم الكبير ١٨٧/٢٣ ، وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق الصنعاني في مصنفه ١٨٢/١ (١٨٧٤٨)، وابن أبي شيبة في مصنفه ٥٦١/٥ (٢٨٩٧٧)، والدارقطني ١٢١/٤، والحاكم في المستدرك على الصحيحين ٤٠١/٤، والبيهقي في السنن الكبرى ٢٣٤/٨، وأبن قائع في معجم الصحابة ١٤٤/١، وهذا لفظه مختصرًا، وصححه الألباني موقوفًا في سلسلة الأحاديث الضعيفة ١٤١٦ - ١٤٢ تحت الحديث رقم (١٤٤٦).





## 🗞 عقوبة الساحر في الأخرة

السِّحر من الذنوب المهلكة، فهو يهلك صاحبه في الآخرة، وقد قَرْنَهُ النَّبِيُّ عَلَيْكُ بالشرك بالله تعالى لأنه نوع من أنواعه، فعن أبي هُرَيْرَةَ رَخِلْتُكُ أَنَّ النَّبِيُّ عَلَيْكُ قالَ: «اجْتَنبُوا السَّبْعَ المُوبِقَات»، قَالُوا: يَا رَسُولَ الله، ومَا هُنَّ؟ قَالَ: «الشِّرِكُ بالله، وَالسِّحْرُ، وَقَتْلُ النَّفْسِ النَّي حَرَّمَ الله إلَّا بِالْحَقَّ، وَأَكْلُ الرِّبَا، وَأَكْلُ مَالِ الْيَتِيم، وَالتَّوَلِّي يومَ الزَّحْف، وَقَذْفُ المُّحْصَنَاتِ المُّوَمِّنَاتِ الْغَافِلات». (١) وفي هذا الحديث أمرٌ من الرسول عَلَي الله المِتناب السِّحر، وهذا يدل على وجوب الابتعاد عنه،

وتجنب جميع الوسائل الموصلة إليه؛ لأن معنى التجنب: الابتعاد عن الشيء وما يوصل إليه.

## كماذا كان الشحر كفرًا وشِركًا؟

السِّحر نوع مِن أنواع الشِّرك، وذلك لسببين: الأول: أنه لا يتوصل إليه غالبًا إلا بالشرك بالله تعالى.

ووجه ذلك: أن السَّاحر لا يتوصل للسِّحر الحقيقي إلَّا بمعونة الشياطين، وهم لا يمكن أن يعينوه حتى يتقرب إليهم بما يرضيهم من الكفر بالله تعالى والشرك به، ومن ذلك: أن يذبح لهم، أو يأمر بالذبح لهم من دون الله تعالى، أو يسجد لهم، أو يستغيث بهم، أو يطيعهم في إهانة القرآن الكريم بأن يكتبه بالقاذورات والنجاسات، أو يتخذه نعلاً فيمشي عليه، أو غير ذلك من أنواع الكفر.

الثاني: أنَّ السَّحَرةَ يُظهرون للناس أن لهم القدرةَ على التصرف في الكون وفي خلق الله تعالى بأسباب خفيَّة غير ظاهرة، مثل: الإحياء والإماتة، والشفاء والإمراض، وصرف المحب عن حبيبه، وعطف قلب شُخص على من لا يحبه، وعمل الخوارق الخارجة عن قدرة الناس كالطيران، ومعرفة المغيَّبات وموضع المفقودات، وهذه في حقيقتها لا تكون إلَّا لله تعالى، ويؤيِّد بها مَن شاء من أنبيائه ورسله عليهم السلام، فهم بدعواهم هذه شاركوا الله تعالى في شيء من خصائص ربوييته.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب المحاربين، باب رمي المحصنات ٢٥١٥/(٦٤٦٥)، ومسلم في كتاب الإيمان، باب بيان الكبائر وأكبرها برهم (٨٩)، ومعنى الموبقات: المهلكات.







تعرض بعض وسائل الإعلام برامج يظهر فيها بعض السحرة والمشعوذين. ما موقف المسلم من هذه البرامج ؟

من صور إتيان الكهان مشاهدة بعض الفضائيات التي تدعوا إلى السحر والشعوذة عياذا بالله - تعالى -، فعلى المسلم أن يحرص على عدم مشاهدة هذه القنوات، التي يوجد فيها السحر والكهائة والشعوذة وأن يُحذر منها الناس حتى يفيقوا من غفلتهم، ويحبط كيدهم.









# () التقويم

### الستدلال ؟ مع الاستدلال .

عقوبة الساحر في الدنيا: الساحر الذي يستعمل النوعين الأول والثاني اللذين هما كفر عقوبته القتل كما ذهب إليه جمهور أهل العلم.

والدليل على ذلك:

- ان السحر كفر وردة عن دين الإسلام، ولهذا ذكره العلماء في باب الردة، وعقوبة المرتد القتل والدليل على هذا: حديث عبد الله بن عباس في أن رسول الله في قال: " مَنْ بدَّل دينة فاقتلوهُ".
  - أن قتل الساحر ثابت عن جماعة من الصحابة رضي الله عنهم، منهم بعض الخلفاء الراشدين، قال الإمام أحمد رحمه الله تعالى: ثبت قتل الساحر عن ثلاثة من أصحاب رسول الله رهم عمر، وحفصه، وجندب .
  - أ. قال بجالة بن عبده التميمي التابعي: أتانا كتاب عمر رضي الله عنه قبل موته بسنة: "اقْتُلُوا كُلَّ سَاحِرٍ وَسَاحِرَةٍ، وَفَرِّقُوا بَيْنَ كُلِّ ذِي مَدْرَمٍ مِنَ الْمَجُوسِ، وَانْهَوْ هُمْ عَنِ الزَّمْزَمَةِ"، فَقَتَلْنَا تَلاتَ سَوَاحِرَ.
  - ب. عن أم المؤمنين حفصة رضي الله عنها زوج النبي رضي أن جارية لها سحرتها، فأمرت بها فقتلت.
    - ج. عن جندب الخير الأزدي رضي الله عنه أنه جاء إلى ساحر فضربه بالسيف حتى مات.

والساحر الذي يستعمل النوع الثالث الذي هو معصية وليس بكفر التعزير البليغ الذي يردعه ويكف شره.





# التقويم ؟

### الدليل . ما عقوبة الساحر في الآخرة ؟ مع الدليل .

عقوبة الساحر في الآخرة: فهو يهلك صاحبه في الآخرة، وقد قرنه النبي صلى الله عليه وسلم بالشرك بالله تعالى لأنه نوع من أنواعه، فعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال: « اجتنبوا السّبعَ المُوبقاتِ. قالُوا: يا رسُولَ الله. وما هُنَّ؟ قال: الشّركُ بالله، والستحر، وقتْلُ النّفسِ الَّتي حرَّم الله إلاّ بالحقّ، وأكلُ الرّبا، وأكلُ مالِ اليتِيم، والتَّولِي يوم الزَّحف، وقذْفُ المُحصناتِ الغافِلاتِ المُؤمِناتِ» وقذْفُ المُحصناتِ الغافِلاتِ المُؤمِناتِ»

### الله تعالى ؟ لماذا كان السّحر كفرًا وشركًا بالله تعالى ؟

الأول: أنه لا يتوصل إليه غالباً إلا بالشرك بالله تعالى.

ووجه ذلك: أن الساحر لا يتوصل للسحر الحقيقي إلا بمعونة الشياطين، وهم لا يمكن أن يعينوه حتى يتقرب إليهم بما يرضيهم من الكفر بالله تعالى والشرك به؛ كأن يذبح لهم، أو يسجد لهم، أو يستغيث بهم، أو غير ذلك من أنواع الكفر.

الثاني: أن السحرة يظهرون للناس أن لهم القدرة على التصرف في الكون وفي خلق الله تعالى بأسباب خفية غير ظاهرة، مثل: الإحياء والإماتة، والشفاء والإمراض.







#### اطومات إثراثية

السحر يجمع الموبقات الخمس التي بعده: الموبقات التي بعد السحر في كل منها نوع من الاعتداء إما على النفس أو المال أو العرض أما السحر فإن فيه اعتداءً على كل هذه الأشياء فضلًا على حق الله بإشراك غيره معه.







#### ول تمهيد ه

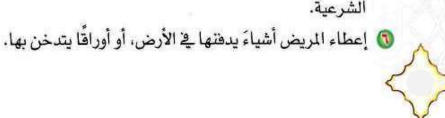
- ما العلامات التي يعرف بها السَّحرة؟
- ما الواجب علينا تجاه السِّحر والسَّحرة؟
  - 🤵 ما سبل الوقاية من السُّحر؟



لمعرفة علامات الساحر التي تميزه عن غيره أهمية كبيرة، حيث إن بعض السحرة يُلَبِّسون على الناس، ويوهمونهم أنهم من الرُّقاة الشرعيين، ومن علامات الساحر ما يلى:

- 🚺 أنه يسأل المريض عن اسمه، واسم أمِّه.
- 🐒 قد يخبر المريض باسمه، واسم بلده، ومشكلته التي جاء من أجلها.
- 🔞 قد يطلب من المريض تزويده بشيء من آثاره المادية مثل: مشطه، أو ثويه، أو شعره.
- (هي: اعطاء ما يسمى بالحجاب، وغالب ما يكتب فيه طلاسم، وهي: كلمات وأسماء غير معروفة، أو أرقام، أو خطوط، أو حروف مقطعة، أو رسوم، أو مربّعات داخلها كتابة.
- قراءة شيء من القرآن بصوت مرتفع، ثم قراءة كلام غير مفهوم بصوت منخفض يخفيه عن المريض، وهذه من حيلهم للتلبيس على الناس يوهمونهم أنهم من أصحاب الرقية الشرعية.









- قد يطلب من المريض إحضار حيوان ليذبحه، أو يأمره بذبحه، أو يأمره بأن لا يمس الماء لفترة يحددها.
- ♦ بعض السحرة يتصلون عشوائيًا ببعض الهواتف، ويوهمون المتصل عليه بأنهم يعرفون عنه بعض المعلومات، وأن لديه بعض المشاكل، وأنهم سوف يساعدونه على حلها، وما هم إلا دجالون يريدون ابتزازه، فالواجب ترك الانسياق وراءهم، والحذر من الاستجابة لهم.

## الواجب عَلينا تُجاهَ السِّحرِ والسَّحَرَةِ السَّحَرَةِ السَّحَرِقِ السَّحَرَةِ السَّحَرَةِ السَّحَرَةِ السَّحَرَةِ السَّحَرَةِ السَّحَرِقِ السَّحَرَةِ السَّحَرَةِ السَّحَرَةِ السَّحَرَةِ السَّحَرَةِ السَّحَرَةِ السَّحَرَةِ السَّحَرَةِ السَّحَرَةِ السَّحَرِقِ السَّحَرَةِ السَّحَلَةِ السَّحَرَةِ السَّحَالَةِ السَّحَرَةِ السَّحَدِيقِ السَّحَدِيقِ السَّحَدِيقِ السَّحَدِيقِ السَّحَدِيقِ السّحَدِيقِ السَّحَدِيقِ السَّحَدِيقِ السَاحَةِ السُحَدِيقِ السَّحَدِيقِ السَّحَدِيقِ السَّحَدِيقِ السَاحِقِيقِ السَامِقِيقِ السَامِق

- الحذر من السِّحر بجميع أنواعه؛ لما فيه من علامات الساحر والكاهن الخطورة على الدين والمجتمع.
  - آجناً إتيان السُّعَرَةِ أو الاتصال بهم، والحذر منه.
    - 📆 الحذرُ من دلالة أحد عليهم للتعامل معهم.
      - آلناس من السِّحْر والسَّحَرة.
      - أمناصحة من يقع في التعامل معهم.
  - العِلم بوجودِهم يجبُ تبليغ الجِهاتِ المسؤولَةِ عنهم لِرَدِّ كيدِهم، والقضاءِ على إفسادهم.





حدِّد بعض الجهات المسؤولة التي يمكن الاتصال بها لتبليغهم عن السَّحرة والمشعوذين.

يمكن اللجوء إلى هيئة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر...





## 🗞 حكم إتيان السَّحرة والكهنة والعرافين

إتيان السحرة أنواع:

- () إتيانهم مع تصديقهم في العلم بالمغيّبات، أو العمل بما يأمرون به مِن ذبح الذبائح أو الاستغاثة بغير الله؛ فهذا كفر وشرك.
- الله السّحر، فهذا إذا خلا من الشركيات فهو كبيرة من الكبائر، ومَن فَعَلَهُ لم تقبل مي حفصة الله السّعر، فهذا إذا خلا من الشركيات فهو كبيرة من الكبائر، ومَن فَعَلَهُ لم تقبل مي حفصة الله على ذلك حديث بَعْض أَزْوَا لِجُ النّبِيِّ عَلَيْقَ أَن النّبِيِّ عَلَيْقَ قَالَ:

  "مَنْ أَتَى عَرَّافًا فَسَأَلُهُ عَنْ شَيْءٍ، لَمْ تُقْبَلُ إِنّهُ صَلاةً أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ". (۱)

  "مَنْ أَتَى عَرَّافًا فَسَأَلُهُ عَنْ شَيْءٍ، لَمْ تُقْبَلُ إِنّهُ صَلاةً أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ". (۱)
- إتيانهم حبًا في الاستطلاع والمعرفة، أو لمجرد الفرجة والمشاهدة، فهذا لا يجوز إلا مع الإنكار عليهم.
  - إتيانهم للإنكار عليهم، فهذا جائز ومن أعظم الطاعات، وأجَلُّ القُرُبات.

## التحذير مِن التصديق بالسّحر 😵

ورد عن النبيِّ عَلَيْهُ التهديد الشديد لمن يصدِّق بالسِّحر والسَّحرة، فعن أَبِي مُوسَى الأشعري سَرِّعَتَهُ أَنَّ النَّبِيَّ عَلِيهِ قَالَ: «ثَلاثَةٌ لا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ: مُدْمِنُ خَمْرِ، وَقَاطِعُ رَحِم، وَمُصَدِّقٌ بِالسِّحْرِ»(٢).

## الشعرُ للإضرار بالآخرين

يعمد بعضُ السفهاء وضعيفي الإيمان إلى التعامل مع السَّحرة للإضرار بالآخرين إذا حدث بينه وبينهم شيء من العداوة أو سوء التفاهم، مثل: أن ترفض امرأة الزواج من شخص وهذا حقُها، فيعمد إلى سحرها وربطها عن الأزواج، أو عكس ذلك بأن ترغب فتاةً أو أسرتُها بشخص للزواج، فيرفض ذلك وهذا حقُه، فيعمدون إلى ربطه عن الزواج بالسِّحر، أو غير ذلك من الصور الناتجة عن هوى النفس أو الحقد أو العداوة.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد ۲۲۹/۲۲ (۱۹۵۹)، وصححه أبن حيان ۱۱۵/۱۲ (۲۶۱)، والحاكم في المستدرك على الصحيحين ۱۱۳/۶، وفي سنده ضعف، لكن
 له شاهد من حديث أبي سعيد عند أحمد ۱۱۸/۱۷ (۱۱۱۰۷) يتقوى به، ولهذا أورده الألياني في صحيح الترغيب والترهيب ۲۶۰/۲۵۲).



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب السلام، بَابُ تَحْرِيمِ الْكَهَانَةِ وَإِنْيَانِ الْكُهَّانِ برقم (٢٢٢٠).





وهذا مسلَكٌ خطيرٌ يجب التحذير منه، ونصح من وقع فيه أو حاول ذلك بتجنب هذه الأساليب التي لا تُثْمِرُ إلا يُشمِرُ إلا يُشمِرُ إلا يُشمِرُ إلا يُشمِرُ الله وعقابَه في الآخرة، وقد اجتمع في هذا العمل آثام متعددة منها:

أُولًا: التعاملُ بالسِّحْر وهو محرم، وكبيرة من الكبائر، وذريعة إلى الشِّرك الأكبر.

ثانيًا: إيذاءُ المؤمنين والإضرارُ بهم، قال الله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ يُؤَذُّونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِ بِغَيْرِ مَا ٱكۡ تَسَبُواْ فَقَدِ ٱحْبَمَلُواْ بُهُبَهَٰنَا وَإِنْمَا مُرْكِينًا ﴾ (١).

التكون وعلى من وقع في هذا الذنب العظيم أن يبادر بالتوبة إلى الله تعالى، وإزالة هذا السحر الذي المناطقة على عمله بأى طريق صحيح.

## الشحر عبر القنوات الفضائية

تعمد بعض القنوات الفضائية إلى تخصيص برامج للسِّحر والشَّعوذة والتنجيم، يصدِّرون فيها بعض الدجالين من السَّحرة والمشعوذين والمنجمين ويفخُّمونهم، يتصيدون بهم الأغرار وضعيفي الإيمان، وغرضهم من ذلك ابتزاز الناس، والإفساد في الأرض.

ولا شك أن هذا عمل محرَّم، وجريمة كبيرة، بما تضمنه من إقرار الكفر بالله تعالى، والإعانة عليه، ونشر الفساد في الأرض، فالواجب مقاطعة هذه الفضائيات المنحرفة، ومحاربتها بالطرق الشرعية، وتجنب الاتصال بها، ونشر الوعي بين الناس بفسادها وضلالها، والتحذير من شرِّها، وتجنب إعانتها بأي طريق من الطرق؛ لما في ذلك من الإعانة على الباطل، ونشر الفساد.

## 🗞 سبل الوقاية من الشحر

- 🕦 صلاة الفجر في جماعة.
- التَّحَرُّزُ مِن السِّحْرِ بالتوكل على الله تعالى، ودعائه واللجوء إليه.
  - 📆 التحصُّن الدائم بالأوراد الشرعية، ومن ذلك:
- والمساء وعند النوم. (سور: الإخلاص، والفلق، والناس) ثلاث مرات في الصباح والمساء وعند النوم.

سورة الأحزاب آية ٥٨.





- 😌 قراءة آية الكرسي في الصباح والمساء وعند النوم.
  - 🖨 قراءة آخر آيتين من سورة البقرة كل ليلة.
- ول: (بسم الله الذي لا يضر مع اسمه شيء في الأرض ولا في السماء، وهو السميع العليم) ثلاث مرات في الصباح والمساء،
  - أكل سبع تمرات من تمر العجوة صباحًا على الرّيق.



تمرالعجوة



#### لخص الدرس في ضوء العناصر المذكورة في الجدول:

#### الموضوع الملخص

ومشكلته التي جاء من أجلها.

• قد يطلب من المريض تزويده بشيء

• قد يخبر المريض باسمه، واسم بلده،

- فد يطلب من المريض ترويده بسيء من آثاره المادية مثل: مشطه، أو ثوبه، أو شعره.
  - إعطاء المريض أشياء يدفنها في الأرض، أو أوراقاً يتدخن بها.
- قد يطلب من المريض إحضار حيوان ليذبحه، أو يأمر بذبحه، أو يأمر بذبحه، أو يأمره بأن لا يمس الماء لفترة يحددها.

علامات السَّاحر









- تجنب إتيان السحرة أو الاتصال بهم، والحذر منه.
  - الحذر من دلالة أحد عليهم للتعامل معهم.
  - مناصحة من يقع في التعامل معهم.

الواجب تجاه السَّاحر









- صلاة الفجر في جماعة.
- التحرز من السحر بالتوكل على الله تعالى، ودعائه واللجوع إليه.
- التحصن الدائم بالأوراد الشرعية، ومن ذلك:
- قراءة المعوذات الثلاث (سور: الإخلاص، والفلق، والناس) ثلاث مرات في الصباح والمساء وعند النوم.
- ٢. قراءة آية الكرسي في الصباح والمساء وعند النوم.
  - ٣. قراءة آخر آيتين من سورة البقرة كل ليلة.
  - قول: (بسم الله الذي لا يضر مع اسمه شيء في الأرض ولا في السماء، وهو السميع العليم) ثلاث مرات في الصباح والمساء.
    - أكل سبع تمرات من تمر العجوة صباحاً على الريق.

سبل الوقاية من السِّحر







# (١) التقويم

### اذكر خمسًا من العلامات التي يعرف بها الساحر.

- ١) أنه يسأل المريض عن اسمه. واسم أمه.
- ٢) قد يخبر المريض باسمه، واسم بلده، ومشكلته التي جاء من أجلها.
- ٣) قد يطلب من المريض تزويده بشيء من آثاره المادية مثل: مشطه،
   أو ثوبه، أو شعره.
- ٤) إعطاء ما يسمى بالحجاب، وغالب ما يكتب فيه طلاسم، وهي: كلمات وأسماء غير معروفة، أو أرقام، أو خطوط، أو حروف مقطعة، أو رسوم، أو مربعات داخلها كتابة.
  - ٥) إعطاء المريض أشياء يدفنها في الأرض، أو أوراقاً يتدخن بها.

### شعرة ؟ ما الواجب علينا للقضاء على السِّحر والسَّحرة ؟

- الحذر من السحر بجميع أنواعه؛ لما فيه من الخطورة على الدين والمجتمع.
  - ٢) تجنب إتيان السحرة أو الاتصال بهم، والحذر منه.
    - ٣) الحذر من دلالة أحد عليهم للتعامل معهم.
      - ٤) تحذير الناس من السحر والسحرة.
      - ه) مناصحة من يقع في التعامل معهم.
- تند العلم بوجودهم يجب تبليغ الجهات المسؤولة عنهم لرد كيدهم،
   والقضاء إفسادهم.







# (۱) التقويم

### كما حكم إتيان السَّحرة والكهان والعرافين والمشعوذين ؟

إتيان السحرة أنواع:

- ا إتيانهم مع تصديقهم في العلم بالمغيبات، أو العمل بما يأمرون به
   من ذبح الذبائح أو الاستغاثة بغير الله؛ فهذا كفر وشرك.
- ۲) إتيانهم لعمل السحر، فهذا إذا خلا من الشركيات فهو كبيرة من الكبائر، ومن فعله لم تقبل له صلاة أربعين يوماً، والدليل على ذلك حديث بعض أزواج النبي صلى الله عليه وسلم.
  - ٣) إتيانهم حباً في الاستطلاع والمعرفة، أو لمجرد الفرجة والمشاهدة، فهذا لا يجوز إلا مع الإنكار عليهم.
  - إتيانهم للإنكار عليهم، فهذا جائز ومن أعظم الطاعات، وأجل القربات.







# (١) التقويم

وضّع حكم مشاهدة القنوات الفضائية التي تعرض أعمال السّعرة والمشعوذين والمنجمين، مع بيان السبب.

لاشك أن هذا عمل محرم، وجريمة كبيرة، بما تضمنه من إقرار الكفر بالله تعالى، والإعانة عليه، ونشر الفساد في الأرض، فالواجب مقاطعة هذه الفضائيات المنحرفة، ومحاربتها بالطرق الشرعية، وتجنب الاتصال بها، ونشر الوعي بين الناس بفسادها وضلالها، والتحريز من شرها، وتجنب إعانتها بأي طريق من الطرق؛ لما في ذلك من الإعانة على الباطل، ونشر الفساد.







# (۱) التقويم

### اسبل الوقاية من السّحر ؟

- ١) صلاة الفجر في جماعة.
- ٢) التحرز من السحر بالتوكل على الله تعالى، ودعائه واللجوء إليه.
  - ٣) التحصن الدائم بالأوراد الشرعية، ومن ذلك:
- أ. قراءة المعوذات الثلاث (سور: الإخلاص، والفلق، والناس) ثلاث مرات في الصباح والمساء وعند النوم.
  - ب. قراءة آية الكرسي في الصباح والمساء وعند النوم.
    - ج. قراءة آخر آيتين من سورة البقرة كل ليلة.
  - د. قول: (بسم الله الذي لا يضر مع اسمه شيء في الأرض ولا في السماء، وهو السميع العليم) ثلاث مرات في الصباح والمساء.
    - ٤) أكل سبع تمرات من تمر العجوة صباحاً على الريق.







معلومات إشرافية

قال رسول الله ﷺ: «من تصبِّح بسبع تمرات عجوة لم يضره ذلك اليوم سَم ولا سِحر، (١).

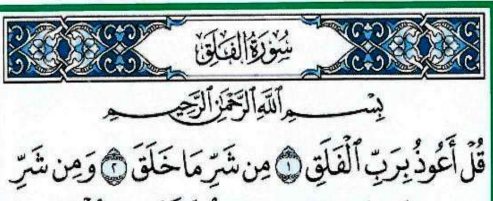






## النُّشْرَةُ





عَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ۞ وَمِن شَيِّرِ ٱلنَّقَاثَاتِ فِي ٱلْعُقَدِ ۞ عَاسِقٍ إِذَا وَقِبَ ۞ وَمِن شَيِّرَ عَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ۞ وَمِن شَيِّرِ عَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ۞

### و عتقمي کې

#### • بين موضع ذكر السَّحرة في السورة.

قوله تعالى: " وَمِنْ شَرِّ النَّفَّاتَاتِ فِي الْعُقَدِ".

النفاثات: جمع نفاثة، وهن: النساء السواحر اللائي يعقدن عقداً ثم ينفثن فيها، وقيل: ليس المقصود النساء، وإنما المقصود: النفوس النفاثات، سواء كانوا رجالاً أو نساءً.







## تعریف النُشرَةِ

النُّشرةُ لغة: من النشر، وهو التفريق.

وشرعًا: حَلُّ السِّحْرِ عن المسحورِ، وهي نوع من العلاج يعالج به من يُظن أن به سحرًا أو مسًّا مِن الجن.







سميت بذلك: لأنه يُنشَر بها عن المسحور ما خالطه من الداء، أي: يفرِّق بينه ويُ وبينه، ويُحل ويُكشف ويُزال عنه.

## انواعُ النُّشرةِ 🗞

النُّشرةُ نوعان:

النوع الأول: حَلُّ السِّحْرِ بسحرٍ مثلِهِ؛ حيث يذهب المسحور أو أولياؤه إلى ساحر ليحلَّ لهم السحر عنه، وهذا له صورتان:

الصورة الأولى: أن يطلب منهم السَّاحر عملًا شركيًّا، مثل: الذبح لغير الله، أو التقرب للشياطين بأي قربة، أو الاستغاثة بهم، أو تعليق استغاثة شركية.

وحكم هذه الصورة: أنها شرك أكبر.

الصورة الثانية: أن لا يطلب منهم السَّاحر عملًا شركيًّا، ولكن يحله بطريقته.

وحكم هذه الصورة: غير جائزة، سئل أحمد عن النشرة فقال: ابن مسعود يكره هذا كله.

والدليل على ذلك: حديث جَابِرِ بن عبد اللهِ رَفِيْ اللهِ اللهِ وَعَرِيقُتُكَ قالَ: سُئِلَ رسولُ اللهِ وَيَلِيلُهُ عن النَّشَرَةِ، فقالَ: «هو منْ عَمَل الشَّيْطَان». (١)

النوع الثاني: حَلُّ السِّحْرِ بالرُّفية الشرعية، والأدوية المباحة.

وحكم هذا النوع: جائز، قال ابن القيم رحمه الله: فهذا جائزٌ بل مستحبٌ. (٢)

والدليل على ذلك: عموم الأدلة الشرعية الآمرة بالتداوي والرقية، ومنها: حديث عَوْف بْنِ مَالكِ الأَشْجَعِيِّ وَعَوْفًى ثَنَ عَوْفَ بْنِ مَالكِ الأَشْجَعِيِّ وَعَوْفًى ثَنَى عَوْفَ بْنِ مَالكِ اللَّهُ عَوْفًا لَا اللَّهِ عَلَيْكَ تَرَى فِي ذَلِكَ؟ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، كَيْفَ تَرَى فِي ذَلِكَ؟ فَقَالَ: «اغْرضُوا عَلَيَّ رُقَاكُمْ، لاَ بَأْسَ بالرُّقَى مَا لَمْ يَكُنْ فِيه شرِّكُ». (٢)



 <sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٢٤/٠٤(١٤١٣٥)، وأبو داود في كتاب الطب، باب في النُّشَرة برقم (٢٨٦٨)، وهذا لفظه، قال الحافظ ابن حجر: سنده حسن (فتح الهاري ٢٣٢١٠)، وقال ابن مفلح: سنده قوي (الأداب الشرعية ٦٤/٢)، وصححه الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة ٢١١١(٢(٢٧٠).

<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين ١٩٦٦/٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب السلام، بَابُ لا بَأْسَ بِالرُّقَى مَا لَمْ يَكُنْ فِيهِ شِرْكٌ ١٧٢٧/٤ (٣٢٠٠).







بالتحاور مع مجموعتك: حدِّد ثلاثة أسباب مهمة لوقوع السحر على بعض الناس:

الأول: ضعف التوحيد في قلب العبد والغفلة عن ذكر الله: فإن العبد الذي يضعف التوحيد في قلبه، ويضعف التوكل على الله عز وجل في نفسه وفؤاده، تراه مسكيناً ضعيفاً؛ ولذلك فإن الشيطان صرح كما أخبر الله عز وجل: "قَالَ فَبِعِزَّتِكَ لَأُغُوينَهُمُ أَجْمَعِينَ \*إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ" [الحجر: ١٤] فالمخلص العابد المعتني بالطاعة المتوكل على ربه حقيقة التوكل، ليس فالمخلص العابد المعتني بالطاعة المتوكل على ربه حقيقة التوكل، ليس للشيطان عليه سلطان، إنما سلطانه على الذين يتولونه والذين هم به مشركون، فمن لم يتحصن بالتوحيد وقع في حبائل السحرة والمشعوذين إذا خططوا ودبروا ذلك وأراد الله ذلك أو كان ذلك بمشيئة الله عز وجل.

الثاني: الإسراف على النفس بالذنوب: فكثير ممن يقعون في السحر وحبائله وفخاخه ممن يسرفون على أنفسهم بالذنوب والمعاصي، والله عز وجل يقول: "وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَة فَيمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ" [الشورى: ٣٠] ويقول عز وجل: "أَوَلَمَّا أَصَابَتُكُمْ مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُمْ مِثْلَيْهَا" [آل عمران: ٢٠]، فالإنسان المضيع للواجبات، المرتكب للمعاصي والمحرمات، والمتساهل بكثير من الأمور؛ فإنه يكون أكثر من غيره وأقرب وأسهل من غيره وعرضه أن يؤثر فيه السحر وأن يقع فيه السحر.

الثالث: التساهل في مجالسة هؤلاء السحرة، فإن هؤلاء السحرة بما وقعوا فيه من الأذى لا يرضون أن يكونوا فقط هم الذين يتسخرون للجن من بين سائر من حولهم من جلسائهم وأقربائهم، فتراهم إما أن يسحروهم، ثم يوقعونهم، ثم يستدرجونهم، لكي يقعوا في ذات السحر الذي وقع فيه الساحر، وإما يؤذونهم بذلك أو ليجعلوهم تحت رحمتهم والعياذ بالله، وإما أن يمهدوا بذلك الطريق لكي يكونوا سحرة، وما كان الله ينطق على الهوى لما قال: (من ذهب إلى عراف فسأله فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد) (ومن ذهب إليه وسأله ولم يصدقه كما في الحديث لم تقبل له صلاة أربعين يوماً).

<sup>(</sup>٢) ينظر: فتاوى سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله ١٤٤/٨.



<sup>(</sup>١) آيات السحر هي:

٢- ﴿ تَكُنّا ٱلْقُوْا قَالَ مُوسَىٰ مَا جِئْتُد بِهِ ٱلتِحَرُّ إِنَّ ٱللهُ سَيُبُطِلُهُۥ إِنَّ ٱللهُ لَا يُشْلِحُ مَمَلَ ٱلْمُعْدِينَ ﴿ وَيُحِقُ ٱللهُ ٱلْحَقَ بِكُلِمَدِيهِ. وَلَوْ حَرْمِ ٱلسُّجْرِمُونَ ﴿ ﴾ سورة يونس الآيتان ٨١-٨٢.

٣- ﴿إِنَّمَا صَنُوا كَيْدُسَ مِنْ وَلَا يُقْلِحُ ٱلسَّالِحُرُ حَيثُ أَنَّى ﴾ سورة طه آية ٦٩.



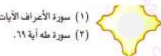


### 🥞 الطرق الشرعية لعلاج المسحور

- الرُّقية الشرعيَّة: بأن يُقرأ على المسحور بالقرآن الكريم والأدعية الشرعية، وينفث عليه مباشرة، أو يقرأ في ماء ويسقاه المرض، أو في زيت ويدهن به، ومما يقرأ في هذا: (آية الكرسى، والمعوِّذات، وآيات السحر) و هي:
- ﴿ وَأُوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَإِذَا هِى تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴿ فَوَقَعَ الْحَقُ وَبَطَلَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ فَغُلِبُواْ هُنَالِكَ وَأَنقَلَبُواْ صَغِرِينَ ﴿ (١) \* (١)
- ٧ ﴿ فَلَمَّا آلْقُواْ قَالَ مُوسَىٰ مَا جِنْتُم بِهِ ٱلسِّحُرُّ إِنَّ ٱللَّهَ سَيُبْطِلُهُۥ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ( ) وَيُحِقُّ اللَّهُ ٱلْحَقَّ بِكَلِمَنيَهِ، وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُجْرِمُونَ ( ) ( ) .
  - 🕡 ﴿ إِنَّمَا صَنَعُوا كَيْدُ سَحِرٍّ وَلَا يُقْلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَنَّى ﴾ (١).
  - 😗 تُكرَّرُ هذه الرُّقية مرات كثيرة، ويستمر على ذلك حتى يشفى بإذن الله تعالى.
- 😙 تؤخذ سبع ورقات من السدر الأخضر، ثم تدق، ويصب عليها ماء، ويقرأ فيه الرقية التي سبق ذكرها، ثم يَشرب منه المسحور ثلاث حسوات، ثم يَغتسل بالباقي (١٠).



(١) سورة الأعراف الآيات ١١٧-١١٩.



 (۲) سورة يونس الأيتان ۸۱-۸۲. (٤) ينظر: فتاوى سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله ١٤٤/٨.







#### كيف يحمي الإنسان نفسه من السِّحر؟

أوَّلاً: يجب على المسلم أن يحصِّن نفسه، وأهلَه من شرّ شياطين الإنس والجنّ، وذلك بقراءة أذْكار المساء والصَّباح وأذكار النَّوم، والمحافظة على قراءة سورة البقرة، وآية الكرسي، وقل هو الله أحد، والمعوّذتين، والإكثار من قول: "بسم الله الذي لا يضرّ مع اسمه شيء في الأرض ولا في السماء، وهو السمّيع العليم"، وقول: "أعوذ بكلمات الله التَّامَة من شرّ ما خلق".

ثانياً: قراءة ما ورد في الكتاب والسنّة وكلام السلف: أولاً- اللجوء للرقْية الشَّرعيَّة: وتكون الرقْية بالنفث مباشرة على المسحور، أو بقراءتها على ماء نظيف ثمَّ الاحتساء منه مع الاغتسال به في مكان طاهر.

أ- بالقرآن الكريم: إنَّ القرآن كلّه شفاء، وهناك سور وآيات مخصوصة في علاج السحر؛ منها: قراءة سورة الفاتحة، وسورة البقرة: ((اقرؤوا سورة البقرة؛ فإنَّ أخْذها بركة، وتركها حسرة، ولا يستطيعها البطلة))؛ أي: السحَرة، وقراءة آية الكرسي فإنَّها مطردة للشَّياطين، وسورة "الكافرون"، وقل هو الله أحد، والمعوّذتين، وهما أنفع ما يستعمل في إذْهاب السَّحر ممَّا أنزله الله على رسوله.

ب بالأدعية والتعودات النَّبويَّة العامَّة لكل داء: كانَ رَسُولُ الله عَلَمُّ لَكُ داء: كانَ رَسُولُ الله عَلَمُ يُعَوِّدُ الحسنَ والحُسنَيْن، يَقُولُ: ((أُعِيدُ كُما بِكَلِماتِ الله التَّامَّةِ، مِنْ كُلِّ شَيْطانِ وهامَّةٍ، ومِنْ كُلِّ عَيْنِ لامَّةٍ)).

ثالثاً: الأدوية المباحة التي نصَّت عليها السنَّة:

أكْل سبع تَمرات من تمر المدينة؛ فهي الشفاء من كل سحر أو سنما.





# () التقويم

### عرف النشرة، ولماذا سميت بهذا الاسم ؟

النشرة لغة: من النشر، وهو التفريق.

وشرعاً: حل السحر عن المسحور، وهي نوع من العلاج يعالج به من يظن أن به سحراً أو مساً من الجن.

وسميت بذلك: لأنه ينشر بها عن المسحور ما خالطه من الداء، أي: يفرق بينه وبينه، ويحل ويكشف ويزال عنه.









# التقويم ؟

### عدد أنواع النُّشرة، وما صفة المحرم منها والجائز ؟

النوع الأول: حل السحر بسحر مثله؛ حيث يذهب المسحور أو أولياؤه إلى ساحر ليحل لهم السحر عنه، وهذا له صورتان:

الصورة الأولى: أن يطلب منهم الساحر عملاً شركياً، مثل: الذبح لغير الله، أو التقرب للشياطين بأي قربة.

وحكم هذه الصورة: أنها شرك أكبر.

الصورة الثانية: أن لا يطلب منهم الساحر عملاً شركياً، ولكن يحله بطريقته.

وحكم هذه الصورة: غير جائزة.

النوع الثاني: حل السحر بالرقية الشرعية، والأدوية المباحة.

وحكم هذا النوع: جائز، قال ابن القيم رحمه الله: فهذا جائز بل مستحب.

والدليل على ذلك: عموم الأدلة الشرعية الآمرة بالتداوي والرقية، ومنها: حديث عوف بن مالك الأشجعي رضي الله عنه قال: كنا نرقي في الجاهلية، فقلنا يا رسول الله، كيف ترى في ذلك؟ فقال: (اعْرِضُوا عَلَيَّ رُقَاكُمْ، لَا بَأْسَ بِالرُّقَى مَا لَمْ يَكُنْ فِيهِ شِرْكٌ) رواه مسلم.







# () التقويم

#### ( الطرق الشرعية لعلاج المسحور ؟

- ١) الرقية الشرعية: بأن يقرأ على المسحور بالقرآن الكريم والأدعية الشرعية، وينفث عليه مباشرة، أو يقرأ في ماء ويسقاه المرض، أو في زيت ويدهن به، وما يقرأ في هذا: (آية الكرسي، والمعوذات، وآيات السحر).
- ٢) تكرر هذه الرقية مرات كثيرة، ويستمر على ذلك حتى يشفى بإذن الله تعالى.
- ٣) تؤخذ سبع ورقات من السدر الأخضر، ثم تدق، ويصب عليها ماء،
   ويقرأ فيه الرقية التي سبق ذكرها، ثم يشرب منه المسحور ثلاث
   حسوات، ثم يغتسل بالباقي.







#### امطومات إشرافية

بيان من اللجنة للبحوث العلمية والإفتاء في حكم الذهاب إلى السحرة من أجل المعالجة الحمد لله وحده والصلاة والسلام على نبينا محمد وآله وصحبه، وبعد:

فقد ورد إلى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء كثيرًا من الأسئلة والاستفسارات عن حكم السحر وعن إتيان السحرة فنقول حرَّم الله السحر، وكفر الساحر يقول الله سبحانه عن تضافرت الأدلة من الكتاب والسنة على تحريم السحر، وكفر الساحر يقول الله سبحانه عن اليهود: ﴿ وَاتَبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ ۚ وَمَا كَغَرَ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَ الشَّيَطِينِ كَالله وَمُوتُ وَمَرُوتُ وَمَرُوتُ وَمَرُوتُ وَمَا الشَّيَطِينِ كَالله وَلَهُ وَمَا عَمْرُوتُ وَمَرُوتُ وَمَرُوتُ وَمَا يُعْلِمَانِ مِنْ أَحَدٍ وَمَا أَيْلِ عَلَى الْمُلْكَيْنِ مِبَالِل هَنُونَ وَمَرُوتُ وَمَا يُعْلِمَانِ مِنْ أَحَدٍ وَمَا أَيْلِ عَلَى الْمُلْكَيْنِ مِبْ الله وَمَنْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَعْدُونَ مَا يَشْرَدُهُ مَا لَهُ فِي الْفَرْوَنَ مَالْمَرُونَ مَا يَسُمُرُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَعْدُونَ الشَرِّنَ الشَرِّنُ وَمَا هُم مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِن خَلْتُوا لَيْنِ الشَّرِنُ اللهِ وَمَا عَلَى السَّمِولُ لَيْن الشَّرِنُ اللهِ وَمَا لَلْهُ وَلَا الْمَالِقُولُ لَمْ وَلَا يَعْمُونُ مَا يَصُرُونُ مَن مَا يَصُرُونَ مِن الله وَلَا الله وَالله وَلَا الله الله وقال المناحر لا وقال المن عليه وقال المن عباس وَيُشْتُونَ السَاحر الله الله وقال المناد الله على تحريم السحر، وعلى كفر الساحر، وعلى ضرر السحرة على الخلق، وقال سبحانه: ﴿ وَلَا يَعْلُ السَّاحِرِ عَلَى الفلاحِ نَفِيّا عَلَى الخلق، وقال سبحانه: ﴿ وَلَا يَعْلَى السَاحر عَلَى النَالِ وقال سبحانه: فَي الفلاح نَفيّا عامًا عن الساحر في السّاحر، وعلى كفر الساحر، وعلى ضرر السحرة على الخلق، وقال سبحانه: أَوْلَ السَاحر في المَالُونُ على الخلق، وهذه دليل على كفره الساحر، وعلى ضرر السحرة على الخلق، وقال سبحانه: أَن ما مَلْ الساحر، وعلى كفره وهذه الآية الكريمة، نفي الفلاح نفيًّا عامًا عن الساحر في أَن ما مُلْ وَلَا السَاحِر عَلَى المَلْوَلُونُ السَاحِر عَلَى المَلْولُونُ مَلْ الساحرة في المُلْولُونُ الساحرة على المَلْوِلُونُ الساحرة على المَلْولُونُ الساحرة على المَلْولُونُ الساحرة على المَلْولُو

ومن السنة حديث عمران بن حصين رَحِيْثَ قال: قال رسول الله عَلَيْ : « ليس منا من تطير أو تطير له، أو تكهن له، أوسحر أوسحر له، ومن أتى كاهنًا فصدقه بما قال فقد كفر بما أنزل على محمد عَلَيْ " " .

فهذه النصوص الصريحة من الكتاب والسنة، تدل على كفر الساحر، مما يدل على أنه يستتاب، فإن تاب وإلا قتل، وذهب بعض العلماء إلى قتله بدون استتابة...

<sup>(</sup>١) سورة البقرة أية ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) سورة طه آية ٦٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البزار بإسفاد جيد.





ولما كان السحر داء يؤثر، فيمرض الأبدان، ويقتل، ويفرق بين المرء وزوجه، شرع أن يسعى في علاجه، والأخذ بالأسباب المباحة المؤدية إلى الشفاء، لأن الله تعالى جعل لكل داء دواء كما ورد في صحيح البخاري عن أبي هريرة صَالَى: قال: قال رسول الله عَلَيْ: «ما أنزل الله داء إلا أنزل له شفاء»، وفيما رواه مسلم عن جابر صَحْفَ أن رسول الله عَلَيْ قال: « لكل داء دواء، فإذا أصيب دواء الداء، برأ بإذن الله عز وجل». ويعالج السحر بالقرآن والأدعية المشروعة، والأدوية المباحة، وأما علاجه بالسحر فهذا حرام لا يجوز لعموم النصوص الواردة في تحريم السحر، لأنه من عمل الشيطان. كما لا يجوز علاجه بسؤال الكهنة والعرافين والمشعوذين، واستعمال ما يقولون، لأنهم لا يؤمنون، لأنهم كذبة فجرة، يدعون علم الغيب ويلبسون على الناس. وقد حذر الرسول ﷺ من إتيانهم وسؤالهم وتصديقهم. وقد صح عن رسول الله ﷺ أنه سئل عن النشرة فقال: «هي من عمل الشيطان، (١)، والنشرة هي: حل السحر عن المسحور والمراد بالنشرة الواردة في الحديث: النشرة التي يتعاطاها أهل الجاهلية وهي سؤال الساحر، ليحل السحر بسحر مثله، أما حله بالرقية والتعوذات الشرعية والأدوية المباحة فلا بأس بذلك، ولا يصح القول بجواز حل السحر بسحر مثله بناء على قاعدة الضرورات تبيح المحظورات، لأن من شرط هذه القاعدة، أن يكون المحظور أقل من الضرورة، كما قرره علماء الأصول، وحيث إن السحر كفر وشرك، فهو أعظم ضررًا، بدلالة قول النبي عَلَيْ : «لا بأس بالرقى مالم يكن فيها شرك اخرجه مسلم، والسحر يمكن علاجه، بالأسباب المشروعة، فلا اضطرار لعلاجه يما هو كفر وشرك.

وبناء على ما سبق فإنه يحرم الذهاب إلى السحرة مطلقاً، ولو بدعوى حل السحر. واللجنة إذ تنشر هذا لبيان وجه الحق في هذا الموضوع إبراء للذمة ونصحًا للأمة. وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد وأبو داود بسند جيد.

<sup>(</sup>٢) مجلة البحوث الإسلامية - مجلة دورية تصدر عن الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء.







الكهانة والعرافة

الوحدة الخامسة

درس الوحدة

الدرس السادس عشر:
 الكهانة والعرافة .





# أَذِي الطالب يتوقع منك بعد دراسة هذه الوحدة أَهُ :

- تبين حكم إتيان الكهان والعرافين ، مع الاستدلال.
  - 🔞 تعدُّد طرق تكلم الكهان والعرافين عن الغيبات.
- 🔞 تُحْذَر من الذهاب إلى الكهان والعرافين والمشعوذين .

الأهداف







## الكهانة والعرافة







#### المهيد الم

قال النبي ﷺ:

«من أتى كاهنًا أو عرَّافًا فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد»(١).

## تعريف الكَهَانة (

الكَهَانة هي: الإخبار عما يكون في مُسْتَقْبَل الزَّمَانِ، مأخوذة من التَّكَهُّن، وهو: التَّخَرُّص. وتطلق أيضًا على: الإخبار عمَّا في الضمير. والمُكاهنُ: هو الذي يدَّعي معرفة ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٢٠١/١٥ (٣٥٢٦)، و١٦٤/٩٠٥)، وأبو داود في كتاب الطب، بَابُ في الْكَاهِنِ برقم (٣٩٠٤)، والترمذي في أبواب الطهارة، بابُ ما جاء في كرّاهية إثبان الحائض برقم (١٣٥)، والنسائي في السنن الكبرى في كتاب عشرة النساء، باب ذكر اختلاف ألفاط النّاقلين لخبر أبي هُرَيْرةً في ذَلِك برقم (٨٩٦٨)، وابن ماجه في كتاب الطهارة وسننها، بابُ النّهي عَنْ إِنْيَانِ الْحائضِ برقم (٣٩٦)، وصححه الألباني في إرواء الغليل (٢٠٠٦)، وسلسلة الأحاديث الصحيحة (٣٢٨٧).







## تعريف العرافة

العرافة هي: ادُّعاءُ معرفة الأمور الخَفيَّة، كالمسروقات والضّوالِّ ونحوها.

قال البغوي: العرَّاف: الذي يدعى معرفة الأمور بمقدمات يستدل بها على المسروق ومكان الضَّالَّة ونحو ذلك.

وقد يطلق العرَّاف على أوسع من هذا المعنى أحيانًا، فيشمل الكاهنَ وغيرَه: قال شيخ الإسلام ابنُ تيميَّة رحمه الله: العرَّاف: اسم للكاهن والمنجِّم والرمَّال ونحوهم ممن يتكلم في معرفة هذه الأمور بهذه الطريقة.اهـ(١).



ما الفرق بين الكاهن والعرَّاف؟

الكاهن: هو من يخبر عما يكون في مستقبل الزمان، مأخوذ من التكهن، وهو التخرص، ويطلق أيضاً على: الإخبار عما في الضمير. أما العراف: فهو من يدعى معرفة الأمور الخفية، كالمسروقات والضوال ونحوها.

## 🖒 حُكمُ الكَّهَانَة والعِرَافَة

الكَهَانَة والعرافة شركٌ أكبرٌ لما يلى:

أولاً: ما تتضمنه من ادِّعاء علم الغيب الذي استأثر الله تعالى بعلمه، فمن ادعى معرفة المغيبات فقد نازع الله تعالى في خصائص ربوبيته.

قال الله تعالى: ﴿ قُل لَّا يَعَلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ وَمَا يَشُعُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُوكَ ﴾ (٢).

﴿ وَقَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ عَدَلِمُ ٱلْغَيِّبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ ۚ أَحَدًا ١٠ إِلَّا مَنِ أَرْتَضَى مِن رَّسُولِ فَإِنَّهُۥ

يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ ـ رَصَدُ الس ١٠٠٠. { ملائكة بحضلونه ويعرسونه }

ثانيًا: أنهم لا يخلون غالبًا من الاستعانة بالشياطين، والشياطين لا تعينهم حتى يشركوا بالله تعالى، بأن يذبحوا لهم، أو يهينوا القرآن الكريم، أو غير ذلك.

<sup>(</sup>٢) سورة الجن الآيتان ٢٦-٢٧.



<sup>(</sup>١) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ١٧٣/٣٥.

 <sup>(</sup>٢) سورة النمل أية ٦٥.





## 🗞 حُكمُ إِتْيَانَ الْكُهَّانَ وَالْعَرَّافِينَ وَسَوَّالُهُم

يَحرُّمُ إِنيان الكُهَّان والعَرَّافين وسؤالهم؛ وذلك أنه لا يعلم الغيب إلا الله تعالى، فمن سألهم عن شيء من المغيَّبات فقد شك في ذلك، وتسرب إلى قلبه اعتقاد أن هناك من يعلم الغيب غير الله تعالى، والواجب على المسلم أن يقطع أنه لا يعلم الغيب إلا الله تعالى.

## 🗞 عقوبة من سأل الكهنة والعرَّافين ولم يصدّقهم

من أتى كاهنًا أو عرافًا فسأله ولم يصدِّقه لم تقبل صلاته أربعين يومًا؛ بمعنى أنه لا يكون له ثواب عليها.

والدليل على هذا: حديث بَعْض أَزْوَاجِ النَّبِيِّ عَلِيَّةٍ أَن النَّبِيِّ عَلِيَّةٍ قَالَ: «مَنْ أَتَى عَرَّافًا فَسَأَلَهُ عَنْ شَيْءٍ لَهُ صَلَاةٌ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً». (١)

وإذا كان هذا الوعيد في حق السائل، فهو في حق المسؤول وهو الكاهن والعرَّاف أسوأ وأشر وأعظم.

## حكم مَن صدَّق الكَهَنَّةَ والعرَّافينَ

من أتى كاهنًا أو عرَّافًا فسأله وصدَّقه فيما يقول فقد كفر، والدليل على ذلك: حديث أَبِي هُرَيْرَةَ رَجِّكُ وَ مَنْ النَّبِيَ وَعُلِيِّةٍ قَالَ: «مَنْ أَتَى كَاهِنًا، أَوْ عَرَّافًا، فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ، فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَى مُحَمَّد». (١) وسبب ذلك: أن في تصديقهم تكذيبًا بالوحي الذي أنزله الله تعالى على رسوله وَ الله وقد تضمن أن علم الغيب مما استأثر الله تعالى بعلمه، فمن صدَّقهم في دعواهم معرفة الغيبِ فقد كذَّب القرآنَ السُّنة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد ١٩٢١/١٥ (١٩٣٦)، و٤١/ ١٩٢٤)، وأبو داود في كتاب الطب، بَابٌ في الْكَاهِنِ برقم ( ٢٩٠٤)، والترمذي في أبواب الطهارة، بَابُ مَا جَاءَ فِي كَرَاهِيَة إِنْهَانِ الحَايْض برقم (١٩٥)، والنساقي في السفن الكبرى في كتاب عشرة النساء، باب ذكر اختلاف أَلْفَاظ النَّاقلينُ لَخَبْر أَبِي هُرَيِّرَةٌ فِي كَرَاهِيَّ إِنْهَانِ الطهارة وسننها، بَابُ النَّهْيِ عَنْ إِثْيَانِ الْحَايْضِ برقم (١٣٩)، وصححه الأَلْبَاني في إرواء الغليل (٢٠٠٦)، وسلسلة الأحاديث الصحيحة (٢٣٨).



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب السلام، بالبُ تحريم الكَهَانَةِ وَإِنْيَانِ الْكُهَانِ ١٧٥١/٤ (٢٣٣٠).







تحاور مع زميلك عن أسباب ذهاب بعض الناس إلى الكاهن والعرَّاف.

#### قد يذهب بعض الناس إلى الكاهن أو العراف لعدة أسباب منها:

- ١. أن يساله؛ فسأله وصدقه فيعتبر بخبره هذا كفر؛ لأن فيه تكذيب للقرآن الكريم، فالله عز وجل يقول: (قُل لاَّ يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ الْغَيْبَ إِلاَّ اللهُ) [النمل: ٦٠] وقال النبي على الله على مُحَمَّد كَاهِنًا، أَوْ عَرَّافًا، فَصَدَقَهُ بِمَا يَقُولُ، فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلُ عَلَى مُحَمَّد صلى الله عليه وسلم»، فمن صدق الكاهن فقد كذَّب القرآن والسنة.
- ٢. أن يسأله ليخبره اختباراً يعني يسأل الكاهن ثم يختبره، هل يخبر هذا أم لا يخبر؟ فمجرد سؤالهم دون أن يجزم بصدقهم أو بمعرفتهم بالغيب ونحو ذلك فهذا لا شك أنه محرم وفاعل لكبيرة، وصاحبه جزاءه كما ذكر في الحديث (مَنْ أتى عَرَّافًا فَسَأَلهُ عَنْ شَيَ لم تقْبَل لَهُ صَلاةً أربعينَ ليلةً).
  - ٣. أن يأتيهم ليختبرهم، ويظهر عوارهم، أو ينكر عليهم، أو يحذر منهم، فهذا كله أمر مطلوب، وصاحبه مأجور، كأن يسأله ليظهر عجزه أمام الناس، وهذا واجب؛ لأن هذا يبين للناس أنه لا يعلم الغيب.







# كذبُ الكُمَّان وصِدقُهم كَ

قد يتكهُّنُ الكاهن ويخبر العرَّاف بأشياء فتوافق الواقع:

فأما العرَّاف: فتعينه الشياطين على معرفة المسروقات ونحوها.

وأما الكاهن: فإنه قد يصيب الواقع لأسباب منها:

- أن يكون حادً الذكاء، فيتفرس وقوع شيء بمقدمات يراها أو يسمعها فيقع كما قال، وينسب ذلك لعرفته بالمغيبات.
- وقد يكون ذلك بسبب ما تُعلِمُه به الشياطين مما يكونون قد عَلِمُوهُ من استراق السمع قبل أن تصيبهم الشُّهب، ثم إنه يكذب مع ذلك كذبات كثيرة يتَخرَّصُهَا، فيصيب فيها ويخطئ، ولكن الناس لا تكاد تحفظ أو تنقل إلَّا مَا أصاب فيه، فتذكره وتَنْسَى ما أخطأ فيه وهو أضعاف ما أصاب فيه.

يدل لذلك ما يأتى:

(الله عَالَتُ عَائشَةُ رَضِيْتُهُ: سَأَلَ أُنَاسٌ رَسُولَ الله عَلَيْهُ عَنِ الْكُهَّانِ ؟ فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ الله عَلِيْهُ: «لَيْسُوا بِشَيْءٍ» قَالُوا: يَا رَسُولَ الله، فَإِنَّهُمْ يُحَدِّثُونَ أَحْيَانًا الشَّيْءَ يَكُونُ حَقَّا، قَالَ رَسُولُ الله عَالَيْهُ مَ يُحَدِّثُونَ أَحْيَانًا الشَّيْءَ يَكُونُ حَقَّا، قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْهُ الله عَيْقُرُهُمَا فِي أَذُنِ وَلِيّهِ قَرَّ الدَّجَاجَةِ، فَيَخْلِطُونَ وَيَلِيهُ أَذُنِ وَلِيّهِ قَرَّ الدَّجَاجَةِ، فَيَخْلِطُونَ فِيهَا أَكْثَرُ مِنْ مِئَةٍ كَذْبَةٍ». (١)







وَ عَن أَبِي هُرَيْرَةً رَحِقُ فَ أَنَّ النَّبِي وَ اللَّهِ اللَّهُ الْأَمْرَ فِي اللَّهُ الأَمْرَ فِي السَّمَاءِ، ضَرَبَتِ المَلاَئكَةُ المَسْوِلِ المَّامِونِ اللَّهُ الأَمْرَ فِي اللَّهُ الْأَمْرَ فِي اللَّهُ الْأَمْرَ فِي اللَّهُ الْأَمْرَ فِي اللَّهُ الْمَالَةُ عَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَن السَّمَعُ اللَّهُ اللَّهُ عَن السَّمَعُ اللَّهُ اللَّهُ عَن السَّمَعُ اللَّهُ اللَّهُ عَن السَّمَعُ اللَّهُ اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن السَّمَعُ اللَّهُ اللَّهُ عَن السَّمَعُ اللَّهُ اللَّهُ عَن اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

### كيف تعرف الكاهن أو العرَّاف؟

عامة الكهان والعرافين لا يتكلمون عن الغيب مباشرة، بل لابد لهم من طرق يزعمون أنها تساعدهم على معرفة الغيبيات، وهي طرقة كثيرة لا تكاد أن تنحصر، وتتجدد في كل عصر، ومن أشهر الطرق التي يتكلم بها الكهان والعرافون عن المغيبات وأكثرها إنتشاراً: للضرب على الرمل أو الخط على الرمل، أو الطرق، والضرب بالحصى أو الودعات، والنظر في الحروف الهجائية بطريقة أبجد هوز، قراءة الكف أو أسارير الكف، وقراءة الفنجان، والنظر في البلورة النحاسية أو الكريستال، وتحضير الأرواح.







## كُ طُرُقُ تكلُّم الكُهَّانِ والعرافينَ عن المغيِّباتِ

مِنْ أشهر الطرق التي يتكلم بها الكهان والعرافون عن المغيَّبات، وأكثرها انتشارًا ما يأتي:

١ و الضرب على الرَّمْل أو الخط على الرَّمْل ، أو الطُّرْق







### ۲ الضرب بالحصى أو الودَعَات



### \Upsilon النظر في الحروف الهجائية بطريقة أبجد هوزًز

قال عبدُ الله بْنُ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهِ مِنْ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهِ عَلْمَ فَوْمٍ يَكُتُبُونَ أَبَا جَادٍ، وَيَنْظُرُونَ فِي النُّجُومِ: «مَا أَرَى لِمَنْ فَعَلَ

ذَلِكَ عِنْدَ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى مِنْ خَلاقٍ»(١).

\$ 6 قراءة الكف أو قراءة أسارير الكف

٥٥ قراءة الفنجان

النظرية النجوم

تحضير الأرواح 🗸 🗸

صورته ادِّعاء شخص أنه يستدعي أرواح الموتى في الموضع الذي هو فيه، ويسألها عما يريد، وتجيبه.

-حكمه تحضير الأرواح خرافة ودَجَلٌ، وهو من أنواع

السحر والكهانة، وهذه الروح التي يدَّعي إحضارَها ما هي إلَّا شيطان من الشياطين يتكلم معه ويجيبه، والتصديق بتحضير الأرواح يخالف ما يعتقده المسلمون مما دلَّ عليه الكِتَاب والسُّنَّة فيما يتعلق بالروح، ومن ذلك:

الروح لا ترجع للدنيا وللناس والحياة بعد فراق البدن، قال الله تعالى: ﴿ أَلَرْ يَرُوا كُمْ أَهَلَكُنَا وَلَنَاس والحياة بعد فراق البدن، قال الله تعالى: ﴿ أَلَرْ يَرُوا كُمْ أَهَلَكُنَا فَلَا يَرْجِعُونَ ﴾ (١).

<sup>(</sup>٢) سورة يس آية ٣١،



 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ٢٥٦٤٥(٢٥٦٤٨)، ومعمر بن راشد في جامعه (مع عبد الرزاق ٢٦/١١(١٩٨٠٥))، والخرائطي في مساوئ الأخلاق ص٢٥٥(٧٢٩)، وهذا لقظه، والبيهةي في السنن الكبرى ٢٢٩/٨ وشعب الإيمان ١٦٨٨ (٤٨٢١).





- ليس لأحد القدرة في التصرف في الأرواح إلّا الله جل وعلا، قال تعالى: ﴿ وَيَسْتُلُونَكَ عَنِ الرُّوجُ قُلِ الرُّوجُ قُلِ الرُّوجُ قِلَ الرُّوجُ مِنْ أَصْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِيتُ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾(١).
- الروح في عالم البرزخ إما في نعيم، أو في عذاب، فإن من مات فقد قامت قيامته، فهذا الذي
   يحضرها لا يستطيع انتزاعها من نعيمها أو عذابها؟!



<sup>(</sup>١) سورة الإسراء آية ٨٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب المسافاة، باب تحريم ثمن الكلب وحلوان الكاهن ومهر البغي والنهي عن بيع السنور برقم ١٥٦٧.





# (التقويم)

### العريف العرافة؟ وما الفرق بينها وبين الكهانة؟

العرافة هي: إدعاء معرفة الأمور الخفية، كالمسروقات والضوال ونحوها. أما الكهانة هي: الإخبار عما يكون في مستقبل الزمان، مأخوذ من التكهن، وهو: التخرص.

وتطلق أيضاً على: الإخبار عما في الضمير.

والكاهن: هو الذي يدعى معرفة ذلك.

### بين حكم الكهانة والعرافة، مع الاستدلال.

أولاً: ما تتضمنه من ادعاء علم الغيب الذي استأثر الله تعالى بعلمه، فمن ادعى معرفة المغيبات فقد نازع الله تعالى في خصائص ربوبيته، قال تعالى: "قُل لَا يعْلَمُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَّا اللَّهُ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ" (النمل: ٥٠).

ثانياً: أنهم لا يخلون غالباً من الاستعانة بالشياطين، والشياطين لا تعينهم حتى يشركوا بالله تعالى، بان يذبحوا لهم، أو يهينوا القرآن الكريم، أو غير ذلك.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب تفسير القرآن سورة الحجر . بَابُ فَوْلِهِ: ﴿ إِلَّا مَنِ ٱسْتَرَقَ ٱلسَّمَّعَ فَأَنْبَعَهُ شِهَابٌ مُّبِينٌ ﴾ ١٧٣٦/٤ (٤٤٢٤) . والروايات المذكورة في المؤضع نفسه.





# () التقويم

### ما حكم إتيان الكهان والعرافين والمشعوذين؟ مع الاستدلال.

يحرم إتيان الكهان والعرافين وسؤالهم؛ وذلك أنه لا يعلم الغيب إلا الله تعالى، فمن سألهم عن شيء من المغيبات فقد شك في ذلك، وتسرب إلى قلبه اعتقاد أن هناك من يعلم الغيب غير الله تعالى، والواجب على المسلم أن يقطع أنه لا يعلم الغيب إلا الله تعالى.

### بين ثلاثًا من طرق تكلُّم الكهان والعرافين عن المغيَّبات.

- ١) الضرب على الرمل أو الخط على الرمل، أو الطرق.
  - ٢) قراءة الكف أو قراءة أسارير الكف.
    - ٣) قراءة الفنجان.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب تفسير القرآن سورة الحجر، بَابُ قَوْلِهِ: ﴿ إِلَّا مَنِ ٱسْتَرَقَ ٱلسَّمْعَ فَأَنْبَعَهُ، شِهَابُ مُّبِينٌ ﴾ ١٧٣٦/٤ (٤٤٢٤)، والروايات المذكورة في الموضع نفسه.





### اصلوطاك إكرافية

عن أبي بكر بن عبدالرحمن عن أبي مسعود الأنصاري أن رسول الله وقال الله وقال الله والله والل









دروس الوحدة

- الدرس الثامن عشر؛
   الثُنْجيم .
- الدرس التاسع عشر؛
   أبراخ الحظ، وعلم النجوم .

الوحدة السادسة

- الدرس العشرون:
   النُجومُ والفلك .
- الدرس الحادي والعشرون:
   الاستشقاء بالأنواء .

التّنجيم





### أَخِي الطالب يتوقع منك بعد دراسة هذه الوحدة أي :

- ق تعرف معنى التنجيم ، وتبين أقسام اعتقاد الناس في النجوم ، وحكم كل قسم .
  - 🕡 تربط بين التنجيم والسحر.
  - 🔞 توضح الحكمة من خلق الله للنجوم ، مع الاستدلال.
    - 🔕 تبيُّن معنى أبراج الحظ .
    - 🚳 تحدر من ربط أقدار الله بأبراج النجوم.
      - آبين صفة الاستسقاء بالأنواء .
  - 🚳 تبيُّن حكم نسبة المطر للنجوم والأنواء، مع الاستدلال.









## الثنجيم





# و عبهد ه

- خَلَقَ اللّه تعالى النجوم لفوائد، فما هذه الفوائد؟
  - ١. أنها زينة للسماء.
  - ٢. أنها رجوم للشياطين.
  - ٣. أنها علامات يهتدي بها في البر والبحر.
    - هل للنجوم علاقة بمعرفة المستقبل؟

ليس للنجوم علاقة بمعرفة المستقبل.

• هل للنجوم علاقة بالسعادة والبؤس؟

السعادة والبؤس واعتقاد ذلك؛ كفر.







## تعريف التُنْجيم

التنجيم لغة: مأخوذ من النجم، مفرد النجوم المعروفة في السماء.

واصطلاحًا هو: الاستدلال بالأحوال الفلكية، على الحوادث الأرضية التي لم تقع.

والمعنى: أن أهل التنجيم يستدلون بحركات النجوم من طلوعها وغيابها، وافترافها واجتماعها، وأوقات ذلك على ما يقع على الأرض في المستقبل، ويزعمون أن لذلك أثرًا كبيرًا على الحوادث بأنواعها، من الانتصار في الحروب والهزيمة، ومن السّعد أو النّحس، والحياة والموت، والمرض والشفاء، وغير ذلك.







### الكواكب والنجوم مخلوقة مسخَّرة لله تعالى



النُّجوم منَ مَخْلُوقَاتِ الله تعالى السَّخَّرة المدبَّرة، الكَائِنة بَعْدَ أَنْ لم تكن، مسبوقة بالْعَدَم المُحْضُ ومنتهاها للعدم،

لَيْسَ لَها تَأْثِيرٌ كِف الْكَوْنِ بِحَرَكة وَلا سُكُونِ لا فِي نَفْسِها وَلا فِي غَيْرِها، لا فِي خير ولا في شرَّ، ولا في سَعْد ولا في نَحس، وقد دل كتاب الله على ذلك:

قَالَ اللّٰهُ تَعَالَى: ﴿إِنَ رَبِّكُمُ اللّٰهُ الَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِستَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱلسَّوَىٰ عَلَى مَدِيرِ وَالتَصرِفَ } ٱلْعَرَبِينِ يُغَيِّى ٱلنَّهَارَ يَطْلُبُهُ, حَثِيثًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرُ وَٱلنَّجُومَ مُسَخِّرَتِ بِآمَرِهِ الْآلَاقَ وَالشَّمْسَ وَٱلْقَمَرُ وَٱلنَّجُومَ مُسَخِّرَتٍ بِآمَرِهِ اَلَا لَهُ ٱلْخَالَٰقُ يَمِعُلَى اللَّهُ اللّٰهَ اللّٰهَ اللّٰهَ اللّٰهَ اللّٰهَ اللّٰهَ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهَ اللّٰهَ اللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ ال

وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَءَايَـهُ لَهُمُ ٱلَّيَلُ نَسَلُحُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُم مُظْلِمُونَ ۚ ۚ وَٱلشَّـعَسُ مَجَّـرِي ۖ فَرَهَا تَعَتَى لِمُسْبَقَرِ لَهَا ذَٰلِكَ تَقَدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيعِ ﴿ وَالْقَـمَرَ قَدَّرْنَنَهُ مَنَازِلَ حَتَى عَادَ كَٱلْعُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ ﴿ وَالْقَـمَرَ قَلَا اللَّهُ مَنَازِلَ حَتَى عَادَ كَٱلْعُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ ﴿ وَالْقَمَرَ وَلَا ٱلَّيْلُ سَابِقُ ٱلنَّهَارِ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾ (١) ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ ال

وَلَيْكُ فَالاعتقادات الباطلة في النجوم مُحَادَّةٌ للهِ وَرَسُولِهِ وَيَكُذِيبٌ بِشَرْعِهِ وكتابه، وَاتَّبَاعٌ لزَخَارِف الشَّيْطَانِ.

### أقسام الاعتقاد في النجوم

الاعتقاد الباطل في النجوم قسمان:

القسم الأول: الاعتقاد بأن الكواكب فاعلة مختارة مؤثرة في الكون، وأن ما يحدث في الكون فهو ناتج عن إرادات النجوم، فهي التي تخلق الحوادث من خير أو شر، وحياة وموت، ومرض وشفاء. وهذا اعتقاد الصابئة الذين أرسل الله تعالى إليهم إبراهيم عليهم، وهو اعتقاد عبّاد الكواكب في كل زمان ومكان.

<sup>(</sup>٢) سورة بس الأيات ٣٧-٠٤.



<sup>(</sup>١) سورة الأعراف آية ٥٤.





حكم هذا القسم: هذا الاعتقاد كفر، لما فيه من اعتقاد شريك مع الله تعالى في الخلق والتدبير، وهذا شرك في الربوبيَّة.

قال الله تعالى: ﴿ هَاذَا خَلْقُ اللَّهِ فَأَرُونِ مَاذَا خَلَقَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ ۚ بَلِ ٱلظَّالِمُونَ فِي ضَلَالٍ مُنْ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ عَالَمُ اللَّهِ عَلَالُهُ مَاذَا خَلَقَ ٱلَّذِينَ ﴾ (١).

القسم الثاني: الاعتقاد بأن الكواكب مخلوقة ولكن لها أثر في الحوادث الأرضية بتقدير الله ومشيئته، فيستدل بحركتها واجتماعها وافتراقها على معرفة الأمور المغيبة في المستقبل، مثل: اعتقاد أن من تزوج بنجم كذا كان كذا وكذا، ومن سافر بنجم كذا كان كذا وكذا، وهذا يقع فيه كثير ممن ينتسبون إلى الإسلام.

حكم هذا القسم: هذا الاعتقاد كفر بالله تعالى، وهو نوع شرّك في الربوبيَّة، لأن ذلك مِن النَّعاء عِلم الغيب الذي استأثر الله به، وقد قال الله تعالى: ﴿ قُل لَّا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ النَّهَ عَلَمُ النَّهُ ﴾ (٢).

### 🚯 التنجيم نوع من الشحر

التنجيم نوع من السحر، والدليل على ذلك: حديث عبد الله بْنِ عَبَّاس رَعَنِ اللَّهِ عَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ وَيَنْ اللهُ وَيَنْ وَاللهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالل

ومعنى الحديث: أن من تعلم شيئًا من علم التنجيم فقد تعلم شيئًا من علم السحر، وكلما زاد في تعلم فقد زاد في إيغاله في تعلم السحر؛ لأنهما من باب واحد.

ووجه العَلاقة بين التنجيم والسّحر: أنهما مشتركان في أمور أهمها:

- 🚺 دعوى علم الأمور المغيّبة.
- التلبيس على الناس بادعاء أمور خفية غير ظاهرة للآخرين.
- 👽 التهويل على الناس، بأنه سيحصل كذا وكذا مما قد يخافه الناس.
  - أنهما قد يشتركان في الاستعانة بالشياطين لمعرفة المغيبات.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد ٢٠٠٢)، وأبو داود في كتاب الطب، بَابَ في النُّجُوم برقم (٣٩٠٥)، وهذا لفظه، وابن ماجه في كتاب الأدب. بَابُ تَعَلُّم النُّجُوم برقم (٣٧٣)، وهذا لفظه، وابن ماجه في كتاب الأدب. بَابُ تَعَلُّم النُّجُوم برقم (٣٧٣)، قال شيخ الإسلام ابن تيمية، والنووي: إِسْنَاده صَحِيح، (مجموع الفتاوى ١٩٣/٣٥، وزياض الصالحين ص٣٦٩)، وذكره الألبَائي في سلسلة الأحاديث الصحيحة (٣٩٣).



سورة لقمان آية ١١. (٢) سورة النمل آية ٦٥.





## فوائد النجوم

للنجوم فوائد بيَّنها الله تعالى في كتابه الكريم، وهي ثلاث:

- 🕔 أنَّها زينةٌ للسماء،
- 🕜 أنَّها رجومٌ للشياطين.

والدليل عليهما: قوله تعالى: ﴿ إِنَّا زَيَّنَّا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنيَّا بِزِينَةِ ٱلكَّوَاكِبِ أَنَّ وَحِفظًا مِن كُلِّ شَيْطَنِ مَارِدِ ﴿ ﴾ (١).

أنَّها علاماتٌ يُهتدَى بها في البَرِّ والبَحْرِ.
والدليل: قوله تعالى: ﴿ وَعَلَامَاتٍ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ ﴾ (٢).

وما سوى هذه الفوائد الثلاث كادِّعاءِ علم الأمور الغائبة على الناس، فهو من التكلف المحرم، والقول بغير علم، والتلبيس على الناس، وادعاء علم اختص الله تعالى به فلم يُظهر عليه إلا من شاء من خاصة عياده.

وقد نبّه السلف رحمهم الله تعالى إلى ذلك، فقال قتادة رحمه الله: (خلق الله هذه النجوم لثلاث: زينة للسماء، ورجومًا للشياطين، وعلامات يهتدي بها، فمن تأوَّل فيها غير ذلك أخطأ، وأضاع نصيبه، وتكلف ما لا علم له به). (٣)

ومعنى قوله رحمه الله: (فمن تأوَّل فيها غير ذلك أخطأ، وأضاع نصيبه): من زعم فيها غير ما ذكر الله في كتابه من هذه الثلاث فادعى مثلًا أنها طريق لمعرفة الأمور الغائبة، أو لمعرفة السعود والنحوس أو غير ذلك، فقد أخطأ؛ لأنه زعم شيئًا ما أنزل الله به من سلطان، وأضاع نصيبه: يعني حظه من الدين ومن كل خير.

<sup>(</sup>٢) ذكره البخاري معلمًا في كتاب بدء الخلق، باب في النجوم، ورواه الطبري في تفسيره ١٥/١٧.



<sup>(</sup>١) سورة الصافات الآيات ٦-٧.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل أية ١٦.







- الله تعالى .
  - الشمس: قال تعالى: "والشَّمْس وضُحاها".
    - ٢. القمر: قال تعالى: "وَالْقَمَرِ إِذًا تَلَاهَا".
  - ٣. الطارق: قال تعالى: "والسَّمَاءِ والطَّارِقِ (١) وَمَا أَدْرَاكَ مَا الطَّارِقِ (١) وَمَا أَدْرَاكَ مَا الطَّارِقُ (٢) النَّجُمُ الثَّاقِبُ (٣)".
- اقرأ سورتي (النجم) و(الواقعة) واستخرج منهما آيتين يقسم الله تعالى فيهما بالنجوم:
  - قال الله تعالى: {وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَى \* مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى \*
     وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى \* إِنْ هُوَ إِلا وَحْيٌ يُوحَى} [سورة النجم: ١-٤].
  - وَ قَالَ الله تَعَالَى: {فَلَا أَقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النَّجُومِ \* وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ \* إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ} [سورة الواقعة: ٥٧-٧٧].







# (آ) التقويم

### الما معنى التنجيم؟

التنجيم لغة: مأخوذ من النجم، مفرد النجوم المعروفة في السماء. واصطلاحاً هو: الاستدلال بالأحوال الفلكية، على الحوادث الأرضية التي لم تقع.

### (المسلم الناس في الاعتقاد في النجوم.

القسم الأول: الاعتقاد بأن الكواكب فاعلة مختارة مؤثرة في الكون، وأن ما يحدث في الكون فهو ناتج عن إرادات النجوم، فهي التي تخلق الحوادث من خير أو شر، وحياة وموت، وأرض وشفاء. وهذا اعتقاد الصائبة الذين أرسل الله تعالى إليهم إبراهيم عليه السلام، وهو اعتقاد عباد الكواكب في كل زمان ومكان.

القسم الثاني: الاعتقاد بأن الكواكب مخلوقة ولكن لها أثر في الحوادث الأرضية بتقدير الله ومشيئته، فيستدل بحركتها واجتماعها وافتراقها على معرفة الأمور المغيبة في المستقبل، مثل: اعتقاد أن من تزوج بنجم كذا كان كذا وكذا، وهذا يقع فيه كثير ممن ينتسبون إلى الإسلام.







# (آ) التقويم

ما حكم الاعتقاد بأن للنجوم تأثيرًا على الناس والأرض؟ مع الدليل.

حكم الاعتقاد بأن للنجوم تأثيراً على الناس والأرض: هو كفر بالله تعالى، وهو نوع شرك في الربوبية، لأن ذلك من ادعاء علم الغيب الذي استأثر الله به، وقد قال تعالى: "هَٰذَا خَلْقُ اللَّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ اللَّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ اللَّهِ مِنْ دُونِهِ بَلِ الظَّالِمُونَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ".







# التقويم ؟

### 쉱 قارن بين التنجيم والكهانة.

التنجيم: وهو مأخوذ من النجم، وهو الاستدلال بالأحوال الفلكية على الحوادث الأرضية التي لم تقع، وأهل التنجيم يستدلون بحركات النجوم من طلوعها وغيابها، وافتراقها واجتماعها، وأوقاتها ذلك على ما يقع على الأرض في المستقبل، ويزعمون أن لذلك أثر كبير على الحوادث بأنواعها، من الانتصار في الحروب والهزيمة، ومن السعد أو النحس، والحياة والموت، والمرض والشفاء، وغير ذلك.

والتنجيم نوع من أنواع السحر، والدليل على ذلك: حديث ابْنِ عَبَاسٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عِلى: "مَنْ اقْتَبَسَ عِلْمًا مِنْ النُّجُومِ اقْتَبَسَ شُعْبَةً مِنْ السِّحْرِ زَادَ مَا زَادَ".

أما الكهانة: هي الإخبار عما يكون في مستقبل الزمان، مأخوذة من التكهن، وهو: التخرص. والكاهن هو الذي يدعى معرفة ذلك.

#### والكاهن قد يصيب الواقع لأسباب منها:

أ. أن يكون حاد الذكاء، في نقرس وقوع شيء بمقدمات يراها أو يسمعها فيقع كما قال، وينسب ذلك لمعرفته المغيبات.

ب. وقد يكون ذلك بسبب ما تعلمه به الشياطين مما يكونون قد علموه من استراق السمع قبل أن تصيبهم الشهب، ثم إنه يكذب مع ذلك كذبات كثيرة يتخرصها، فيصيب فيها ويخطئ، ولكن الناس لا تكاد تحقظ أو تنقل إلا ما أصاب فيه. فتذكرة وتنسى ما أخطأ فيه وهو أضعاف ما أصاب فيه.

ويدل على ذلك: حديث عَائِشَةُ رضي الله عنها قالت: "سَأَلَ أَنَاسٌ رَسُولَ اللهِ صلى الله عليه وسلم عَنْ الْكُهَّانِ؟ فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ: "لَيْسُوا بِشَيْءِ" قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ ال







### مطوطات إثراثهة

#### أنواع الكهانة

يقول القاضي عياض: (كانت الكهانة في العرب ثلاثة أضرب:

أحدها: أن يكون للإنسان ولي من الجن يخبره بما يسترقه من السمع من السماء، وهذا القسم باطل من حين بعث النبي عَيْكُمْ .

الثاني: أنه يخبره بما يطرأ أو يكون في أقطار الأرض وما خفي عنه مما قرب أو بعد، وهذا لا يبعد وجوده.

الثالث: المنجمون، وهذا الضرب يخلق الله تعالى فيه لبعض الناس قوة ما، لكن الكذب فيه أغلب، ومن هذا الفن العرافة وصاحبها عرَّاف، وهو الذي يستدل على الأمور بأسباب ومقدمات يدعي معرفتها بها، وقد يعتضد بعض هذا الفن ببعض في ذلك بالزجر والطرق والنجوم، وأسباب معتادة، وهذه الأضرب كلها تسمى كهانة وقد أكذبهم الشرع ونهى عن تصديقهم، وإتيانهم، والله أعلم).







# أبراجُ الحظِّ، وعِلمُ النجوم





تحرص كثير من الصحف والمجلات على وضع صفحة أو زاوية تهتم بذكر التنبؤات المتعلقة بالنجوم، ولها عناوين مختلفة فتسمى: (حظك اليوم)، أو (حظك هذا الأسبوع)، أو (اعرف حظك)، أو (أنت والنجوم) أو (طالعك اليوم) أو نحوها من الأسماء.

#### 🔵 فما المراد بأبراج الحظ؟

المراد بأبراج الحظ: هي اثنا عشر برجاً في السماء يعرف بها تنقلات الشمس على مدار السنة، وضعت لها أسماء وصور رمزية، مثل: برج الثور، وبرج السرطان، وبرج الأسد.

#### وما حكمها؟

حكمها: على نوعين؛ أما أن يكون كفر أكبر، أو يكون محرماً وكفر أصغر.

## المراد بأبراج العظ

الأبراجُ هي: اثنا عشر برجًا في السَّمَاء يعرف بها تنقُّلات الشمس على مَدَار السنة، وُضعت لها أسماء وصور رمزية، مثل: برج الثور، وبرج السرطان، وبرج الأسد، وبرج العقرب.







وقد ربط بها المنجمون كثيرًا من أحكام الغيب، وما يحصل في الأرض والسماء من حوادث، بزعمهم الفاسد.

وهذا ادّعاء باطل؛ إذا لا يعلم الغيب إلا الله تعالى، ولا عَلاقة لهذه الأبراج بمعرفة المغيّبات. ثم صاروا مع ظهور الصحافة يضعون توقّعاتِ المنجّمين في أوقات هذه الأبراج تحت عنوان: (أبراج الحظّ).

## كمتى نشأ التعامل بالأبراج؟

أول ما بدأ التعامل بهذه الأبراج عن طريق الصحف الغربية، حيث كان كثير منها يفرد صفحة لذلك، وكان كثير من القرَّاء يعتمد في تصرفاته وذهابه وإيابه على ما يقرؤه من الحظُّف فهذه الصحيفة أو تلك، إذ جعلوا لكل مولود في برج من الأبراج الاثني عَشَرَ خانة خاصة يضعون له فيها حظَّه هذا اليوم.

ثم قلَّدهم كثير من المسلمين في صحفهم، فانتشرت هذه الخرافات في كثير من الصحف العربية، ثم تطور الأمر إلى أن صارت أبراج الحظ تنشر على مواقع كثيرة على الشبكة العنكبوتية (الإنترنت)، بل صار لها مواقع متخصصة على الشبكة.









بالتحاور مع مجموعتك: ما أسباب انتشار التعامل بالأبراج في المجتمعات المسلمة ؟

السبب في وجود هذه الظاهرة وانتشارها، واهتمام الصحف بها، وحرص كثير من الناس على قراءتها، بل تصديقها في بعض الأحيان، عدة حقائق هامة منها:

- ١. كثرة الوسائل المعينة على انتشار السحر والمنجمين، وسهولة الوصول إليهم: حيث يوجد من القنوات الفضائية، والصحف، والمجلات، والكتب، ومواقع الإنترنت، وشركات الاتصالات، ما يعين على انتشاره، ونفاق سوقه.
- ٢. الطمع، والرغبة في كسب المال: سواء كان ذلك من قبل الساحر أو المنجم، أو قبل القنوات الفضائية التي تُمكِّن لهم، أو من قبل شركات الاتصال، أو الصحف أو غيرها.
  - ٣. الرغبة في استشراف المستقبل: فذلك يبعث إلى البحث، والسؤال؛
     فالنفس الإنسانية مولعة بمعرفة الغيب.
- ٤. وجود فراغ في حياة الناس في هذا العصر، ولا أعني بالفراغ فراغ الوقت، بل فراغ الفكر والنفس: الفراغ العقائدي والروحي، والفراغ دائمًا يتطلب ملؤه بأي صورة من الصور، ولهذا قيل: من لم يشغل نفسه بالجاطل.









- علبة القلق النفسي وفقدان الشعور بالأمان والسكينة، أعنى الأمان الداخلي والسكينة النفسية، وهما سر السعادة. وهذا أمر يسود العالم كله، حتى أولئك الذين بلغوا أرقي مستويات المعيشة المادية، وسخر لهم العلم أزمة الأشياء، يحيون في توتر واضطراب ومخاوف.
- 7. وهذا القلق وذاك الفراغ، هما في الواقع نتيجة لفقدان شئ مهم غاية الأهمية في حياة الإنسان وفي تقرير مصيره، وهذا الشيء هو: الإيمان، فالإيمان هو مصدر الأمن والطمأنينة. وصدق الله إذ يقول: (الذينَ آمنُوا ولَمْ ينلبسنوا إيمانهُمْ بظُلْم أُولَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ) (الأنعام: ٨٢)، (الدّينَ آمنُوا وتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللهِ أَلا بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ) (الرعد: ٢٨).
- ٧. ضعف الوعي الديني السليم، وأعني به الوعي المستمد من الينابيع الصافية للإسلام: من محكم القرآن والسنة، كما فهمها السلف الصالح، بعيدًا عن الشوائب والبدع والانحرافات، هذا الوعي هو الذي تصفو به العقيدة، وتصح العبادة، ويستقيم السلوك، ويستنير العقل، ويشرق القلب، وتتجدد الحياة، ولو وعي الناس وفقهوا أن الغيب لا يعلمه إلا الله، وأن نفسًا لا تدري ماذا تكسب غدا، وأن التهجم على ادعاء الغيب ضرب من الكفر، وأن تصديق ذلك ضرب من الضلال، وأن العرافين والكهنة والمنجمين وأشباههم كذبة مضللون ما نفقت سوق هذا الباطل، ولا وجد من يكتبه أو يقرؤه بين المسلمين.







## حكم التعامل بالأبراج

التعامل بالأبراج حرام، وهو على نوعين:

النوع الأول: أن يكون كفرًا أكبر، وذلك إذا: اعتقد فهذه الأبراج دلالتها على المغيَّبات بنفسها، أو صدَّقها فيما دلت عليه مِن المغيَّبات، أو صدَّق المنجِّمين في دعواهم علم الغيب، لما في هذا مِن نسبة علم الغيب لغير الله تعالى.

النوع الثاني: أن يكون محرَّمًا وكفرًا أصغر، وذريعةً إلى الكفر الأكبر، وذلك إذا؛ لم يظن دلالتها على المغيَّبات بنفسها، ولكن يعتقد أنها أسباب أو أوقات لحصول ما دلت عليه، مما يقع في هذه الأبراج وأوقاتها، أو أن يتعامل بها لمجرد التسلية واختبار هذه التوقُّعَات.

### حكم نشر الأبراج

نشرٌ هذه الأبراج محرَّم، سواء أكان في الصحف أو عبر مواقع الشبكة العنكبوتية (الإنترنت) بوضع مواقع متخصصة لها، أو داخل بعض المواقع.

وهذا الفعل من أكبر المحرَّمات المخالفة للشرع، لما يتضمنه من إقرار للكفر بالله تعالى، والترويج له، وإيهام الجاهلين والتلبيس عليهم، ونشر الضلال بينهم، فالواجب الحذر من نشر ذلك، أو تصديقه، أو قراءته حتى على وجه التسلية، ومناصحة القائمين على هذه المجلات والمواقع بتركه والابتعاد عنه.

## كُسنُ الطَّالِع وسُوءُ الطَّالِع ﴿ وَسُوءُ الطَّالِعِ الطَّالِعِ الطَّالِعِ الطَّالِعِ الطَّالِعِ الطَّالِعِ

البحث في حُسنِ الطَّالِع وسُوء الطَّالِع (1) والإخبار عنهما أمر محرم، عائد إلى علم التنجيم، وبهذا ندرك خطأ ما يتكلم به بعض الناس أو يكتبونه في مقالاتهم كقولهم: إنه لسوء الطالع هُزمنا أو غُلبنا أو فَشلنا ونحو ذلك، أو يقول: لحسن الطالع انتصرنا أو غُلبنا ونحو ذلك، فينسب الفشل والنصر للطالع.

فهذه كلمات جاهلية من آثار العمل بالتنجيم قُصَدَها أو لم يقصدها، وذلك أن الطالع الذي يقصد بهذه الكلمة هو: الكوكب أو النجم، وما عَلاقة الكواكب بحصول ما يُفرح أو يُسيء؟ وما الذي يمكن أن يؤثربه الكوكب في السعود والنحوس والفوز والفشل؟! وإنما هي كلمة من إرث الجاهلية الذين كانوا ينسبون بعض الفعال للأنواء.

<sup>(</sup>١) الطَّالِعُ يطلق على النَّجْم والكَوْكَبِ، وفِي أَصْطِلاح المنجَّمين: مَا تَنبأ بِهِ المنجَّمُ مِن الْحَوَّادِث بِطُلُوع كَوْكَب معِين (ينظر: تاج العروس ٤٧٥/٣٠، والمعجم الوسيط ٥٢/٢٠).





جاء في فتاوى اللَّجنة الدائمة: يحرم استعمال عبارتي (من حسن الطالع)، و(من سوء الطالع)؛ لأن فيهما نسبة التأثير في الحوادث الكونية حُسنًا أو سوءًا إلى المطالع، وهي لا تملك من ذلك شيئًا، وليست سببًا في سعود أو نحوس، قال الله تعالى: ﴿ أَلَا لَهُ اَلْخَاتُ وَ الْأَمْنُ ﴾ (١)، فإن كان القائل يعتقد أن هذه المطالع فاعلة بنفسها من دون الله تعالى فهو شرك أكبر، وإن كان يعتقد أن الأمور كلها بيد الله وحده ولكن تلفَّظ بذلك فقط فهو من شرك الألفاظ الذي ينافي كمال التوحيد الواجب.اه (١).



بالتعاون مع مجموعتك: بيِّن كيف يمكنك نشر الوعي بخطورة التعامل بالأبراج في المجتمع.

أولاً: نشر هذه الأبراج محرم، سواء أكان في الصحف أو عبر مواقع الشبكة العنكبوتية (الإنترنت) بوضع مواقع متخصصة لها، أو داخل بعض المواقع، وهذا الفعل من أكبر المحرمات المخالفة للشرع، لما يتضمنه من إقرار للكفر بالله تعالى، والترويج له، وإيهام الجاهلين والتلبس عليهم، ونشر الضلال بينهم.

فالواجب الحذر من نشر ذلك وتصديقه، أو قراءته حتى على وجه التسلية، ومناصحة القائمين على هذه المجلات والمواقع بتركه والابتعاد عنه.



<sup>(</sup>١) سورة الأعراف أية ٥٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: فتاوى اللجنة الدائمة ٣٦٧/٢٦.







ثانياً: المسلم يعلم أن الله تعالى وحده هو المنفرد بعلم الغيب، قال الله تعالى: (قُلْ لَا يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَّا اللَّهُ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ) [النمل: ٦٥].

ولهذا حرم الرسول على سؤال الكهان وإتيانهم تحريماً قطعياً، فقال النبي على الله عَلَى مَنْ الله عَلَى الله عَلى الله على الله على الله الله على الله على الله على الله عَلى اله عَلى الله ع

وإتيان الكهان قد يكون إتياناً حسياً بالمشي والسعي إليهم، وقد يكون معنوياً كالاتصال بهم أو قراءة كلامهم، فيخشى على من يقرأ أبراج الحظ ولو للتسلية أن يعاقبه الله تعالى بأن لا يقبل منه عملاً صالحاً مدة أربعين يوماً، إلا إذا كان يقرأها ليثبت للناس أن هذا الكلام دجل وخداع وتضليل، وكاتبه لا يمكن أن يكون يعلم الغيب بل هو كذاب أشر، فهذا لا بأس به، بل يكون ذلك مشروعاً لما فيه من إنكار المنكر، وبيان الحق للناس.



<sup>(</sup>١) سورة الأعراف أية ٥٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: فتاوى اللجنة الدائمة ٢٦٧/٢٦.







### 般 ما المراد بأبراج الحظ؟

المراد بأبراج الحظ: هي اثنا عشر برجاً في السماء يعرف بها تنقلات الشمس على مدار السنة، وضعت لها أسماء وصور رمزية، مثل: برج الثور، وبرج السرطان، وبرج الأسد.

### كيف دخل التعامل بالأبراج في المجتمعات المسلمة؟

أول ما بدأ التعامل بهذه الأبراج عن طريق الصحف الغربية، حيث كان كثير منها يفرد صفحة لذلك، وكان كثير من القراء يعتمد في تصرفاته وذهابه وإيابه على ما يقرؤه من الحظ في هذه الصحيفة أو تلك.

ثم قلدهم كثير من المسلمين في صحفهم، فانتشرت هذه الخرافات في كثير من الصحف العربية، ثم تطور الأمر إلى أن صارت أبراج الحظ تنشر على مواقع كثيرة على الشبكة العنكبوتية (الإنترنت)، بل صار لها مواقع متخصصة على الشبكة.







# (التقويم)

### شى يكون التعامل بالأبراج كفرًا أكبر؟

يكون التعامل بالأبراج كفراً أكبر، وذلك إذا: اعتقد في هذه الأبراج دلالتها على المغيبات بنفسها، أو صدقها فيما دلت عليه من المغيبات، أو صدق المنجمين في دعواهم علم الغيب، لما في هذا من نسبة علم الغيب لغير الله تعالى.

### الله الله الأبراج مُحرَّم؟

نشر الأبراج محرم؛ لما يتضمنه من إقرار للكفر بالله تعالى، والترويج له، وإيهام الجاهلين والتلبس عليهم، ونشر الضلال بينهم.

### ﴿ مَا رأيك في عبارة (سوء الطَّالع)؟

البحث في حسن الطالع أو سوء الطالع والإخبار عنهما أمر محرم، عائد إلى علم التنجيم، فهذه كلمات جاهلية من آثار العمل بالتنجيم قصدها أو لم يقصدها، وذلك أن الطالع الذي يقصد بهذه الكلمة هو: الكوكب أو النجم. فهي كلمة من إرث الجاهلية الذين كانوا ينسبون بعض الأفعال للأنواء.









### المراد بعلم النجوم

علم النجوم هو: العلم الذي يُعرف به أسماء النجوم والكواكب، وما يدور في الفَلَكِ من أحوال الكواكب والشمس والقمر، ومواقعها وأنواعها، ويستدل به على معرفة أوقات الزرع، والقِبلة، وأوقات الصلاة، والكسوف والخسوف، والفصول الأربعة وغير ذلك.

والنجوم علامات جعلها الله تعالى لحصول بعض هذه الأشياء، وقد استقرأها الناس وعرفوا بها ذلك، لا أنها أسباب لوقوعها، ولا مؤثرة في حصولها، ولا فاعلة لها بذاتها.

## حكم تعلم عِلم النجوم وَالفُّلُكَ

تعلم هذا العلم جائز، وقد يكون مشروعًا أحيانًا؛ لما فيه من المصالح الشرعية المتنوعة، مثل: التعرف على معاني كثير من آيات القرآن الكريم المتعلقة بالفلك، وتعلم دلائل القبلة، والتفكر في هذا الكون العظيم، ونحو ذلك.







### قارن بين حكم تعلم الأبراج وعلم النجوم والفلك .

| علم النجوم والفلك                                                                                                                                                                 | علم الأبراج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| تعلم هذا العلم جائز، وقد يكون مشروع أحياناً، الما فيه من المصالح الشرعية المتنوعة، مثل: التعرف على معاني كثير من آيات القرآن الكريم المتعلقة بالفلك، والتفكر في هذه الكون العظيم. | التعامل بالأبراج حرام، وهو على نوعين: النوع الأول: أن يكون كفر أكبر، وذلك إذا اعتقد في هذه الأبراج دلالتها على المغيبات بنفسها، أو صدقها فيما دلت المنجمين في دعواهم علم المغيبات، لما فيه من نسبة علم الغيب لغير الله تعالى. النوع الثاني: أن يكون محرماً الكفر الأكبر، وذلك إذا: لم وكفر أصغر، وذريعة إلى الكفر الأكبر، وذلك إذا: لم يظن دلالتها على المغيبات بنفسها، ولكن يعتقد أنها بنفسها، ولكن يعتقد أنها أو أن يتعامل معها لمجرد ألتسلية واختبار هذه التوقعات. | الحكم |

<sup>(</sup>٤) أكثر ما يطلق التنجيم عرفًا وشرعًا على التنجيم الحرَّم، وقد يطلق على علم النجوم أو علم الفلك أنه تنجيم من حيث اللغة، ولهذا فإذا فيل الشخص: أنت منجم، أو المنجم الفلاني، فإنما يراد به الوصف بالتنجيم المحرم، وهو يذم به ولا يمدح، بخلاف ما إذا فيل: هذا فلكي، أو له علم بالنجوم، فهذه مهنة ينسب إليها لا يراد بها الذم، هذا من حيث الغالب.



<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء آية ٢٣.

<sup>(</sup>۲) سورة پس أية ۱۰.

<sup>(</sup>٢) سورة الرحمن أية ٥.





# أسماءُ عِلم النجوم

#### لعلم النجوم أسماء منها:

- أَ عِلْمَ الفَلَك، لأنه علم يدور حول مَا فِي الفَلَك، والْفَلَكُ هو: الْمَدَارُ الذي تسبحُ فيه الأَجرامُ السَّمَاوِيَّةُ، قال تعالى: ﴿ وَهُو ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْيَّلَ وَٱلنَّهَارَ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمِّرُ كُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ لَا ٱلشَّمْسُ بَلْبَغِي لَمَا أَن تُدْرِكَ ٱلْقَمَرَ وَلَا ٱليَّلُ سَابِقُ ٱلنَّهَارِ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾ (٢).
  - 🥥 علم التسيير، يعني سير الكواكب ومعرفة اتجاهاتها وما تدل عليه من الجهات.
- علم الحساب، لأنه بحساب سير النجوم والأفلاك والشمس والقمر يعرف الكسوف والخسوف، وأوقات الصَّلاَة، وغيرها، قال الله تعالى: ﴿ ٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ بِحُسَّبَانٍ ﴾ (٢).

لعلم النجوم أسماء منها:

وأما التَّنجيم المحرِّم(٤) الذي سبق بيان أقسامه فله أسماء منها:

- علمُ التأثير، يعني تأثير النجوم في الحوادث الأرضية.
- العلم الاستدلاكي، لأنهم يستدلون بجريان النجوم ومواقعها على الحوادث.

<sup>(</sup>٤) أكثر ما يطلق التنجيم عرفًا وشرعًا على التنجيم الحرَّم، وقد يطلق على علم النجوم أو علم الفلك أنه تنجيم من حيث اللغة، ولهذا فإذا قيل لشخص: أنت منجم، أو المنجم القلاني، فإنما يراد به الوصف بالتنجيم المحرم، وهو يذم به ولا يمدح، بخلاف ما إذا قيل: هذا فلكي، أو له علم بالنجوم, فهذه مهنة ينسب إليها لا يراد بها الذم. هذا من حيث الغالب.



<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء آية ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة يس أية ١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الرحمن أية ٥.



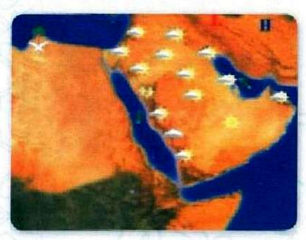


## معرفة أحوال الْمُنَّاخ المستقبلية

من علم النجوم المباح: معرفة أحوال الطَّقْسِ واللَّنَاخ المستقبلية، لأنه علم يبحث في أحوال الطقس، من خلال المعرفة بأحوال الرياح وتحركاتها، وأحوال السحب والغيوم، وما يقابل ذلك من الجبال والمرتفعات والمنخفضات وغيرها، فيتوقع من خلال ذلك ما يمكن أن يحصل في اليوم

التالي أو الأيام التالية من: حَرِّ أو برد، أو مطر أو صَحو، أو رياح أو غيرها، وهي مجرَّد توقعات محتَّمَلة، تصدق حينًا، وتخطئ حينًا آخر، وليس من دُعوى علم الغيب في شيء.

ولكن لا يجوز الجزم بذلك؛ لأنه حينئذ يكون من دُعوى علم الغيب، وإنما يتوقع حصول ذلك بمشيئة الله تعالى بحسب ما ظهر من أسباب قد تتم وقد لا تتم.





بالتعاون مع مجموعتك: بين لماذا ليس للأبراج تأثير في النفع أو الضر.



وذلك؛ لأنها لا تملك من ذلك شيئاً، فليست سبباً في سعود أو نحو، قال تعالى: "أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ" [الأعراف: ٤٥].

فليس للأبراج علاقة بمعرفة المغيبات أو بحصول ما يفرح ويسيء، أو ينفع أو يضر، وإنما هي كلمة من إرث الجاهلية الذين كانوا ينسبون بعض الأفعال إلى الأنواء.







# (۱ التقويم

### المعرفة علم المناخ، وهبوب الرياح وحركة السحب من علم الماخ، وهبوب الرياح وحركة السحب من علم

### التنجيم؟ ولماذا؟

- أ. علم الفلك: لأنه علم يدور حول ما في الفلك، والفلك هو: المدار التي تسبح فيه الأجرام السماوية، قال تعالى: "وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ اللَّيْلَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ "كُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ (٣٣)".
  - ب. علم التسيير: يعني سير الكواكب ومعرفة اتجاهاتها وما تدل عليه من الجهات.
  - ج. علم الحساب: لأنه بحساب سير النجوم والأفلاك والشمس والقمر يعرف الكسوف والخسوف، وأوقات الصلاة، وغيرها، قال تعالى: "الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ بِحُسْبَانِ".

### ك ما أسماء علم النجوم؟

- أ. علم الفلك: لأنه علم يدور حول ما في الفلك، والفلك هو: المدار التي تسبح فيه الأجرام السماوية، قال تعالى: "وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ اللَّيْلَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ "كُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ (٣٣)".
  - ب. علم التسيير: يعني سير الكواكب ومعرفة اتجاهاتها وما تدل عليه من الجهات.
  - ت. علم الحساب: لأنه بحساب سير النجوم والأفلاك والشمس والقمر يعرف الكسوف والخسوف، وأوقات الصلاة، وغيرها، قال تعالى: "الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ بِحُسْبَانِ".







# () التقويم

## ش ما حكم معرفة أحوال الطُّقس؟

معرفة أحوال الطقس والمناخ المستقبلية؛ من علم النجوم المباح؛ لأنه علم يبحث في أحوال الطقس، من خلال المعرفة بأحوال الرياح وتحركاتها، وأحوال السحب والغيوم. فهي مجرد توقعات محتملة، تصدق حيناً، وتخطئ حيناً آخر، وليس من دعوى علم الغيب في شيء، ولكن لا يجوز الجزم بذلك، لأنه حينئذ يكون من دعوى على الغيب، وإنما يتوقع حصول ذلك بمشيئة الله تعالى بحسب ما ظهر من أسباب قد تتم وقد لا تتم.









## الاسْتِسْقًاءُ بِالْأَنْوَاءِ







الم عيون المهيد

من عادات الجاهلية واعتقاداتهم الباطلة المتعلقة بالنجوم، والتي حذر منها الإسلام، ونفى صحَّتها وَبين أنها من الكفر والضلال: الاستسقاء بالأنواء، والأنواء هي: النجوم.

💿 فما المراد بالاستسقاء بالأنواء؟

الاستسقاء بالأنواء: طلب نزول المطر من النجوم، ونسبة المطر إليها إذا نزل.

• وهل للأنواء أثر في نزول المطر وعدمه؟

ليس للأنواء أثر في نزول المطر من عدمه إنما تُنسب هذه النعمة إلى مسديها وموليها وهو الله عز وجل، فهذا المطر إنما أُنزل بفضل الله ورحمته.







# تعريف الاستبشقاء بالأنواء

الأَنْوَاء: جمع نَوْءٍ، وهو النَّجْمُ، فالأنواءُ هي: النُّجوم.

الاستسفاء: طلب السُّقْيَا، وهو الغَيث والمطر

فمعنى الاستسفاء بالأنواءِ: طلبُ نزول المطر مِن النجوم، ونِسبة المطر المسلم النها إذا نزل.







## الله وحده هو المدير للكون كله، ومنه: إنزال المطر

الله سبحانه وتعالى هو وحده خالق الأشياء، وخالق أسبابها، ومن ذلك المطر، فإنه سبحانه هو الذي ينزله كيف يشاء ومتى شاء، وليس لأحد من خلقه تصرف في ذلك، ولذلك فإن من الضلال المبين نسبة إنزال المطر إلى النجوم، كما كان العرب يعتقدونه، فقد كانت العرب تزعم أن سقوط النجم من جهة المغرب وطلوع رقيبه من جهة المشرق يكون مطرًا وينسبونه إلى النجم الساقط، ويقولون: مطرنا بنوء كذا، وقد جاء الأدلة الشرعية بتحريم هذا القول والاعتقاد الفاسد، والتشنيع على أصحابه.

## 🛟 إبطال الإسلام للاستسقاء بالنجوم، وبيان أنه من أمر الجاهلية

لقد ذمَّ النبيُّ عَيْكُ الاستسقاء بالأنواء مبينًا أنه بقية من آثار الجاهلية التي كان عليها الناس قبل الإسلام، ومن عاداتهم الباطلة، فعن أبي مَالك الأشْعَرِيِّ رَخِوْلِيْكَ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْكَ قَالَ: «أَرْبُعٌ فِي أُمَّتِي مِنْ أَمْرِ الْجَاهِليَّة، لا يَتْرُكُونَهُنَّ: الْفَخْرُفِ إلاْحْسَاب، وَالطُّغْنُ فِي الأنْسَاب، وَالاسْتسْقَاءُ {بالنَّجُوم، وَالنَّيَاحَةُ ». (١) التشرف بالأباء والتعاظم بعد مناقبهم

ومأثرهم وفضائلهم

الوقوع فيها بالتنقص والعيب

# حكم نسبة نزول المطر إلى النجوم

نسبة نزول المطر إلى النجوم على نوعين:

الأول: أن يعتقد أن النجوم هي التي تنزل المطر، فينسب ذلك لها على أنها هي الفاعلة له، أو يطلب من النجوم إنزال المطر.

حكمه: هذا كفر؛ لأن نسبته إليها شرك في الربوبية، وسؤالها شرك في الألوهية.

الثاني: أن يعتقد أن الله تعالى هو الذي يخلق المطر وينزله، ولكن يعتقد أن النجوم سبب في ذلك، فينسب نزول المطر لها على أنها سبب نزوله.

حكمه: هذا شرك أصغر؛ لأنه نسب نعمة الله إلى غيره؛ فإن الله لم يجعل النوء سببًا لإنزال

(١) أخرجه مسلم في كتاب الْجَلَائز ، بَابُ التَّثَديد في النَّيَاحَة برهم (٩٣٤).







#### والدليل على ما تقدم:

حديث زَيْد بن خَالد الْجُهنِيُّ كَوْقَيْ قَالَ: صَلَّى لنَا رسولُ الله عَلَيْ صَلاةَ الصَّبِح بِالْحُدَيْبِيةِ على إثْر سَمَاء كانتُ مِن اللَّيْلَة (١)، فَلمَّا انْصَرَفَ النبيُّ عَلَيْ النَّاسِ فقالَ: «هل تَدُرُونَ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمُّ ٩»، قالوا: الله وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قالَ: «أَصْبَحَ مِن عِبَادِي مُؤْمِنٌ بِي وَكَافِرٌ، فَأَمَّا مَن قالَ: مُطرِّنَا بِفَضْلِ الله وَرَحْمَتِه، فَذَلِكَ مُؤْمِنٌ بِي كَافِرٌ بِالْكَوْكَبِ، وَأَمَّا مَن قالَ: بِنَوْء كَذَا وَكَذَا، فَذَلِكَ كَافِرٌ بِالْكَوْكَبِ، وَأَمَّا مَن قالَ: بِنَوْء كَذَا وَكَذَا، فَذَلِك كَافِرٌ بِالْكَوْكَبِ، وَأَمَّا مَن قالَ: بِنَوْء كَذَا وَكَذَا، فَذَلِك كَافِرٌ بِالْكَوْكَبِ، وَأَمَّا مَن قالَ: بِنَوْء كَذَا وَكَذَا، فَذَلِك كَافِرٌ بِي مُؤْمِنٌ بِي مُؤْمِنٌ بِي مُؤْمِنٌ بِي مُؤْمِنٌ بِي مَا فَيْ اللهِ مُنْ مِنْ فَالَ اللهِ وَرَحْمَتِه، فَذَلِكَ مُؤْمِنٌ بِي كَافِرٌ بِالْكَوْكَبِ، وَأَمَّا مَن قالَ: بِنَوْء كَذَا وَكَذَا، فَذَلِك كَافِرٌ بِي مُؤْمِنٌ بِي مُؤْمِنٌ بِي مُؤْمِنٌ بِي مُؤْمِنٌ مِن عَلَالِهُ وَرَحْمَتِه، فَذَلِك مُؤْمِنٌ إِي كَافِرٌ بِالْكَوْكَبِ، وَأَمَّا مَن قالَ: الله وَرَحْمَتِه، فَذَلِك مُؤْمِنٌ بِي كَافِرٌ بِالْكَوْكَبِ، وَأَمَّا مَن قالَ: مِنْ عَالَى اللهُ عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه وَرَحْمَتِه مُنْ اللّه مُنْ اللّه عَنْ اللّه وَرَحْمَتِه مُنْ اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه اللّه وَرَحْمَتِه مُنْ اللّه اللّه وَرَحْمَتُه وَكَذَاه وَلَالِكُ اللّهُ عَلْكَ اللّهُ عَلْمُ اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه اللّه اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّهُ عَلَى اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ



#### بالتحاور مع زميلك: استنبط من هذا الحديث خمس فوائد:

- ١) تحريم نسبة نزول المطر إلى النجم وتسميته كفراً.
- ٢) مشروعية تعليم الناس وتنبيههم على ما يخل بالعقيدة.
- ٣) وجوب شكر الله على النعمة، وأنه لا يجوز إضافتها إلى غيره.
  - ٤) أن من سئئل عما لا يعلم فإنه يتوقف ويكل العلم إلى عالمه.
    - ٥) وصف الله بالفضل والرحمة.
    - ٦) أن من الكفر ما لا يخرج من الملة.

# نسبة المطر إلى النجوم من التكذيب بآيات الله

نسبة المطر إلى النجوم من التكذيب بآيات الله، والجحد لنعمه وفضله ورزقه لعباده، وقد أنكر الله تعالى على من ينسب المطر إلى الأنواء، ووصفهم بأنهم مكذبون برزقه؛ لما نسبوه لغيره ممن لا يملك لهم نفعًا ولا ضرًا، فقال الله تعالى: ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزِّقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكُذِّبُونَ ﴾.

ومعنى الآية الكريمة: ﴿ وَتَجَعَلُونَ رِزْقَكُمُ ﴾ أي: حظكم من شكر الله عليكم إذا أصابكم المطر والبركة والخير، ﴿ أَنَّكُمُ تُكَذِّبُونَ ﴾: وذلك بنسبة النعم لغير الله من الكواكب التي لا قدرة لها على شيء.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الاستسقاء، بَاب فَوْل الله تَعَالَى: ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزُقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ ﴾. قال ابن عَبَاسِ: شُكْرَكُمْ 1/١٥٦ (٩٩١). ومسلم في كتاب الإيمان، بَاب بَيَان كُفْرِ من قال مُطِرِّنًا بِالنَّوْ، برقم (٧١).



<sup>(</sup>١) أي: عقب مطر كان في تلك الليلة، سماه بذلك لكونه ينزل من جهة السماء.





وعن عبد الله بن عَبَّاس رَخِوْ عُهُمَ قال: مُطرَ الناس على عَهْد النَّبِيِّ عَلَيْهُ فقال النَّبِيُّ عَلَيْهُ: «أَصْبَحَ مِن الناسِ شَاكِرٌ، وَمُنْهُمْ كَافِرٌ، قالواً: هَذه رَحْمَةُ الله، وقالَ بَغَضُهُمْ: لقَدْ صَدَقَ نَوْءُ كَذَا وَكَذَاه، قَالَ: فَنَزَلَتَ هذه الآيَةُ: ﴿ فَكَلَّ أُفِسِمُ بِمَوْقِعِ ٱلنُّجُومِ ﴾، حتى بَلغَ: ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَتَكُمُ تُكذِّهُونَ ﴾ (١).



بالتحاور مع مجموعتك: اذكر ثلاثة أسباب لنسبة بعض الناس نزول المطر إلى النجوم:

- ١) أن ينسب المطر إلى النجم باعتبار أن النجم هو الفاعل المدبر، وأن النجم هو الذي أنزل المطر، وهذا شرك أكبر؛ لأنه شرك في الربوبية؛ لأن المدبر هو الله عسبحانه وتعالى-، فالله عز وجلبيده تدبير الأمور (وَهُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ الْغَيْثَ مِن بَعْدِ مَا قَنَطُوا وَيَنشُرُ رَحْمَتَهُ) [الشورى: ٢٨] ، فالذين ينسبون المطر إلى النجم، ويقولون: مطرنا بنوء كذا أو بنجم كذا، على معنى أن النجم هو الفاعل، هو المنزل، هؤلاء مشركون في ربوبية الله عسبحانه وتعالى-، وهم كفار.
- ٢) أن يعتقد أنها سبب، وأن المدبر هو الله -سبحانه وتعالى-، فيعتقد أن هذه النجوم إنما هي سبب في نزول المطر، والله -عز وجل- هو مسبب الأسباب، فنقول: إن هذا شرك أصغر، وإن لم يكن شركاً أكبر مخرج من الملة، لكنه شرك أصغر، حيث أنه جعل ما ليس بسبب سببا،

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر آية ٢.



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب الإيمان، باب بَيَان كُفّر من قال: مُطرّنًا بالنَّوْء برقم (٧٣).

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، آية: ٥٣.







فهذه النجوم بحركاتها وأوقاتها ليست سبباً في نزول المطر؛ لذلك قد يأتي وقت من أوقات هذا النجم فينزل مطر، وقد يخلف فلا ينزل المطر في هذا الوقت، إذن هذا النجم ليس سبباً لنزول المطر.

٣) أن يقول: مطرنا بنوء كذا وكذا، ولا يقصد أنها مدبرة من دون الله، ولا أنها سبب، وإنما يقصد بنوء، يقصد: الظرفية؛ يعني بنوء كذا، أو في نوء كذا، يعني مطرنا في هذا الزمان، كانوا يقولون: مطرنا بيوم السبت، أو بشهر كذا، بمعنى أنه حصل لنا المطر في هذا الوقت، فهذا جائز؛ لأن الباء قد تأتي للظرفية، كما قال تعالى: (نَجَيْنَاهُم بِسنَحَرٍ) [القمر: ٣٤]، يعني: وقت السحر. وقال: (وَإِنَّكُمْ لتَمُرُّونَ عَلَيْهِم مُصْبِحِينَ ١٣٧١" وَبِاللَّيْلِ) وقت السحر. وقال: (وَإِنَّكُمْ لتَمُرُّونَ عَلَيْهِم الله ولكن: ينبغي الابتعاد عن هذه الله الفظة، وإن كانت جائزة؛ لأنها لفظة موهنة؛ لأن أقل ما يقال فيها أن فيها تشبه بمن ينسبون المطر إلى النوء.

## وجوب نسبة النعم إلى الله تعالى وحده لا شريك له

كل ما يتمتع به العباد من النعم فهي من الله تعالى وحده لا شريك له، فلا أحد ينعم على العباد سواه، فإنه بيده ملك كل شيء يعطي من يشاء ويمنع من يشاء، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا بِكُم مِن يَعْمَةٍ فَمِنَ اللهِ ثَعَالَى: ﴿ وَمَا بِكُم

ولهذا فإنه يجب على المسلم أن ينسب جميع النعم إلى الله تعالى، ويحرم عليه أن ينسبها لأحد سواه، قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ ٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُ هَلَ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ يَرُزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضُ لَا إِللهَ إِلَّا هُو فَأَنَّ تُؤُفَّكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضُ لَا إِللهَ إِلَّا هُو فَأَنَّ تُؤُفَّكُونَ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر آية ٢.



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب الإيمان، باب بَيَان كُفّر من قال: مُطرّنًا بالنَّوّ، برقم (٧٢).

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، آية: ٥٢.





## ك ما يُشرع عند نزول المطر

يسنُّ عند نزول المطر ما يلي:

- التعرض له أوَّلَ نزوله، وكشف بعض البدن ليصيبه منه، لأنه حديث عهد بربه إذا لم يكن يتضرر بذلك لبرد أو نحوه.
- قول: «اللَّهمُّ صيبًا نافعًا» (١) يكرر ذلك ثلاث مرًات (١)، ومعناه: اللَّهمُّ اجعله مطرًا نافعًا.
- وهذا الله ورحمته» (۲)، وهذا الله ورحمته» (۲)، وهذا

شكر لله تعالى على نعمته، واعتراف له بأنه هو المنعم وحده لا شريك له.

(٤) الدُّعاء بما تيسر عند نزول المطر، فإنه من مواضع إجابة الدعاء.



<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ١/٦؛، والبخاري في كتاب الاسْتشقاد. بَاب ما يُقَالُ إذا أمطرت ٢٤٩/١ (٩٨٥)، وليس في البخاري: واللهُمُّ،

<sup>(</sup>٢) تكرار الدعاء أخرجه ابن ماجه في كتاب الدعاء . بأب ما يَدْعُوبِهِ الرَّجُلُ إذا رَأَى السَّحَابُ وَالْمَلَر برهم (٣٨٨) . ولفظه: وأنه كان يقول ذلك مُرْتَيْن أو ثَلاثَةُ، وصععه الألباني في صعيع سنن ابن ماجه برقم (٣١٣٧) . قال الشوكاني: يقوله ثلاثًا عملا بالأكثر . أه (تحفة الذاكرين بعدة الحصن الحصين ص٣٦٧) .

<sup>(</sup>٣) لحديث زيد بن خالد رَ وَاللَّهُ المتقدم.







يقسم العلماء نسبة المطر إلى النجوم إلى قسمين . قارن بينهما من خلال الجدول التالي:

| القسم الثاني                                                                                                              | القسم الأول                                                                                               |      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| اعتقاد أن الله تعالى هو الذي يخلق المطر وينزله، ولكن يعاقد أن النجوم سبب في ذلك، فينسب نزول المطر لها على أنها سبب نزوله. | اعتقاد أن النجوم هي التي تنزل المطر، فينسب ذلك لها على أنها هي الفاعلة له، أو يطلب من النجوم إنزال المطر. | صفته |
| شرك أصغر، لأنه نسب<br>نعمة الله إلى غيره،فإن الله<br>لم يجعل النوع سبباً لإنزال<br>المطر.                                 | كفر؛ لأن نسبته إليها<br>شرك في الربوبية،<br>وسؤالها شرك في<br>الألوهية.                                   | حکمه |

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد ٢١/٦، والبخاري في كتاب الاستِسْفَاءِ، بَابِ ما يُقَالُ إذا أمطرتِ ٣٤٩/١ (٩٨٥)، وليس في البخاري: «اللهُمُّ»،



<sup>(</sup>٣) تكرار الدعاء أخرجه ابن ماجه في كتاب الدعاء، بآب ما يُدّعُوبه الرُّجُلُ إذا رَأَى السَّحَابُ وَالْمَلْرَ برقم (٣٨٨)، ولفظه: وأنه كان يقول ذلك مَرْتُيْن أو ثَلاثَةً،، وصحعه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه برقم (٣١٣٧)، قال الشوكاني: يقوله ثلاثًا عملا بالأكثر، أهر (تحفة الذاكرين بعدة الحصنُ الحصين ص٢١٢).

<sup>(</sup>٢) لحديث زيد بن خالد تَعْقَيْقُ المتقدم،





# (التقويم)

### الأنواء ؟ ما معنى الاستسقاء بالأنواء ؟

الاستسقاء بالأنواء هو: طلب نزول المطر من النجوم، ونسبة المطر إليها إذا نزل.

### اقسام نسبة المطر للأنواء والنجوم ؟

الأول: اعتقاد أن النجوم هي التي تنزل المطر، فينسب ذلك لها على أنها هي الفاعلة له، أو يطلب من النجوم إنزال المطر.

الثاني: اعتقاد أن الله تعالى هو الذي يخلق المطر وينزله، ولكن يعاقد أن النجوم سبب في ذلك، فينسب نزول المطر لها على أنها سبب نزوله.









# (التقويم)

### شرع للمسلم عند نزول المطر ؟

- ۱) التعرض له أو نزوله، وكشف بعض البدن ليصيبه منه؛ لأنه حديث عهد بربه إذا لم يكن يتضرر بذلك لبرد أو نحوه.
  - ٢) قول: "اللَّهُمّ صَيّبًا نَافِعًا" يكرر ذلك ثلاث مرات، ومعناه: اللهم
     اجعله مطراً نافعاً.
    - ٣) قول: "مُطِرْنَا بِفَصْلِ اللهِ وَرَحْمَتِهِ"، وهذا شكر لله تعالى على نعمته، واعتراف له بأنه هم المنعم وحده لا شريك له.
- ٤) الدعاء بما تيسر عند نزول المطر، فإنه من مواضع إجابة الدعاء.







### مطوطات إشرافية

عن أنس تَخَافِّتُهُ قال: أصابنا ونحن مع رسول الله وَ الله وَ الله وَ عَلَيْهُ مطر، فحَسَرَ رسول الله وَ الله وَ الله وَ عَلَيْهُ مَا الله مَا أَنه حديثُ عَهْدٍ مَن أَصابَهُ من المطر، فقلنا يا رسول الله لِم صَنعتَ هذا؟ قال: «لأنّه حديثُ عَهْدٍ برَبّه تعَالى» (١).

قال الإمام النووي رُئت: معنى (حسر): كشف، أي كشف بعض بدنه (١).

T

<sup>(</sup>٢) الشرح النووي على صحيح مسلم ج٦ ص١٩٥٠.



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (٨٩٨).