## تم تحميل وعرض المادة من

موقع كتبي

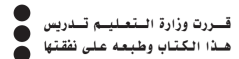
المدرسية اونلاين



www.ktbby.com

موقع كتبي يعرض لكم الكتب الدراسية الطبعة الجديدة وحلولها, توزيع مناهج, تحضير, أوراق عمل, عروض بوربوينت, غاذج إختبارات بشكل مباشر PDF

\*جميع الحقوق محفوظة للقائمين على العمل\*







## للصف الثالث المتوسط الفصل الدراسي الثاني

قام بالتأليف والمراجعة فريق من المتخصصين



## ح وزارة التعليم، ١٤٣٠ هـ

#### فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

#### وزارة التعليم

التفسير للصف الثالث المتوسط/ الفصل الدراسي الثاني/

وزارة التعليم - الرياض، ١٤٣٠هـ

۱۰۰ ص، ۲۱×٥,٥× سم

ردمك: ۳-۸۹۲-۸۹۲-۹۷۸ و ۹۷۸

١ - القرآن - تفسير - كتب دراسية ٢ - التعليم المتوسط - السعودية

- كتب دراسية أ - العنوان

ديـوي ۲۲۱, ٦٠٧٣ ديـو

رقم الإيداع: ١٤٣٠/٦٢٩٧ ردمك: ٣-٨٩٤-٨٩٤-٩٧٨

#### مواد إثرائية وداعمة على "منصة عين"



IEN.EDU.SA

### تواصل بمقترحاتك لتطوير الكتاب المدرسى



FB.T4EDU.COM











## مُقَدَّمَة

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، أما بعد:

فهذا مقرر القرآن الكريم وتفسيره للصف الثالث المتوسط، وفق المنهج الجديد الذي يقوم على تفسير بعض الآيات المقرر تلاوتها أو حفظها في مقرر القرآن الكريم؛ ليعينهم ذلك على تدبر وفهم معانى الآيات التى يتلونها.

## وقد روعى في تأليفه ما يأتى:

- ١) تقسيم السورة إلى مقاطع محددة، بحيث يتم تناول كل مقطع في درس مستقل.
  - ٢) وضع تمهيد لكل مقطع يمثل مدخلاً يصور للطالب ما ستتحدث عنه الآيات.
    - ٣) بيان معاني المفردات الغريبة على الطلاب.
    - ٤) تفسير الآيات بما يوضح معناها العام بشكل مختصر.
  - ٥) تضمين التفسير ما يستنبط من الآيات من أحكام شرعية، وتوجيهات تربوية.
- آ) وضع أنشطة صفية يشارك الطلاب في حلها، وترك فراغات يقوم الطلاب بتعبئتها؛
  بغرض تنمية مهارات التفكير لديهم، وإشراكهم في الدرس، وإثارة تفاعلهم، مع التركيز على ما يخدم أحد المواضيع التي تتناولها الآيات.
- وضع أسئلة تقويمية في نهاية كل موضوع؛ ليستعين بها الطالب على المراجعة والاستذكار،
  وتثبيت المعلومات، ولتبين مدى فهم الطالب لما درسه.
- ٨) إضافة بعض الموضوعات الإثرائية في نهاية بعض الوحدات؛ لزيادة حصيلة الطالب
  العلمية.

وقد حاولنا صياغة ذلك بأسلوب يجمع بين السهولة في تقديم المعلومة، والارتقاء بمستوى الطلاب العلمي والمعرفي واللغوي، وربط ما في الآيات من أحكام وتوجيهات بواقع الحياة، وإشعار الطالب بأنه مخاطب بتلك الآيات، ومطالب بالالتزام بأحكامها، والاتصاف بآدابها في حياته وتعامله مع أهله ومحتمعه.

نسأل الله تعالى التوفيق والسداد في القول والعمل، والعصمة من الزلل، وأن يتقبله وينفع به، ويثيب عليه، ويثيب عليه، وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.





## الفهرس وتوزيع مقرر القرآن الكريم وتفسيره للصف ٣ / م ( الفصل الدراسي الثاني )

سور المقرر: - أولاً: التلاوة سورتا: طه، والأنبياء.

- ثانياً: الحفظ سورة: المجادلة.

- ثالثاً: التفسير: آيات مختارة من مقرر التلاوة والحفظ.

| رقم الصفحة  | ملحوظات                  | الأيات |    | اسم السورة | الدرس | موضوع الوحدة                   | الوحدة  |
|-------------|--------------------------|--------|----|------------|-------|--------------------------------|---------|
| رجم المستدر | - Cuyon                  | إلى    | من | اسم السورد | الدرس | بو <u>سوي</u> بو دده           |         |
| 1.          |                          | ٦      | ١  | المجادلة   | ١     |                                |         |
| ١٠          |                          | 1+     | ٧  | المجادلة   | ۲.    | قرآن كريم                      | الأولى  |
| ١٠          |                          | 17     | 11 | المجادلة   | ٣     | (تلاوة وحفظ)                   | الاولى  |
| ١٠          |                          | **     | ۱۸ | المجادلة   | ٤     |                                |         |
| 11          |                          | -      | -  | مريم       | ٥     | التعريف بسورة مريم<br>(تضسير)  | الثانية |
| ١٦          |                          | ٩      | ١  | مريم       | ٦     | قصة زكريا ﷺ                    | الثالثة |
| 19          |                          | 10     | 1+ | مريم       | ٧     | (تفسیر)                        | 2001    |
| 74          |                          | ۲۱     | 17 | مريم       | ٨     |                                |         |
| 77          |                          | 44     | ** | مريم       | ٩     | قصة مريم وابنها                | الرابعة |
| 47          |                          | ٣٣     | ** | مريم       | 1.    | (تفسیر)                        |         |
| ۳۱          |                          | ٣٧     | ٣٤ | مريم       | 11    |                                |         |
| ٣٤          |                          | ٤٥     | ٤١ | مريم       | 17    | دعوة إبراهيم ﷺ                 | الخامسة |
| ٣٦          |                          | 0 *    | ٤٦ | مريم       | ۱۳    | لأبيه (تفسير)                  | 300000  |
| ٤٠          |                          |        |    | طه         | ١٤    | التعريف بسورة طه<br>(تفسير)    | السادسة |
| ٤٢          | الآيات ضمن مقاطع التفسير | 17     | ١  | طه         | 10    | قرآن كريم<br>(تلاوة)           | السابعة |
| ٤٤          |                          | ٨      | ١  | طه         | 17    | حقيقة القرآن الكريم<br>(تفسير) | الثامنة |





| 7 * 4 7    | m 199 (                              | بات | الأي      |            | .51   |                                      | الوحدة                  |
|------------|--------------------------------------|-----|-----------|------------|-------|--------------------------------------|-------------------------|
| رقم الصفحة | ملحوظات                              | إلى | من        | اسم السورة | الدرس | موضوع الوحدة                         | الوحده                  |
| ٤٧         | الآيات ضمن مقاطع التفسير             | ٣٦  | ۱۷        | طه         | ۱۷    |                                      |                         |
| ٤٧         | الأيات ضمن مقاطع التفسير             | ٤٨  | ٣٧        | طه         | ۱۸    |                                      |                         |
| ٤٧         | الآيات ضمن مقاطع التفسير             | ٥٩  | ٤٩        | طه         | 19    | قرآن کریم                            |                         |
| ٤٧         | الآيات ضمن مقاطع التفسير             | 79  | 7+        | طه         | ٧٠    | (تلاوة)                              | التاسعة                 |
| ٤٧         | الآيات ضمن مقاطع التفسير             | ٧٩  | ٧٠        | طه         | 71    |                                      |                         |
| ٤٧         | إلى نهاية الآية ٨٢ ضمن مقاطع التفسير | ۸۹  | ۸٠        | طه         | 77    |                                      |                         |
| ٥٠         |                                      | 17  | ٩         | طه         | 77    |                                      |                         |
| ٥٣         |                                      | 77  | 17        | طه         | 78    |                                      |                         |
| 00         |                                      | ٣٦  | 7 £       | طه         | 40    |                                      |                         |
| ٥٧         |                                      | ٤١  | ٣٧        | طه         | 77    | قصة موسى ﷺ<br>(تفسير)                | العاشرة                 |
| ٦٠         |                                      | ٥٠  | ٤٢        | طه         | YV    |                                      |                         |
| ٦٣         |                                      | 70  | ٥١        | طه         | YA    |                                      |                         |
| ٦٥         |                                      | ٦٤  | ٥٧        | طه         | 44    |                                      |                         |
| ٦٨         |                                      | ٧١  | ٦٥        | طه         | ٣٠    |                                      |                         |
| ٧١         |                                      | ٧٦  | <b>YY</b> | طه         | ۳۱    |                                      |                         |
| ٧٣         |                                      | ۸۲  | VV        | طه         | ٣٢    |                                      |                         |
| ٧٦         |                                      | ٩٨  | ٩.        | طه         | ٣٣    |                                      |                         |
| ٧٦         |                                      | 117 | 99        | طه         | ٣٤    | . ~                                  |                         |
| ٧٦         |                                      | 177 | 115       | طه         | ٣٥    | قرآن كريم<br>(تلاوة)                 | الحادية<br>عشرة         |
| ٧٦         |                                      | 177 | ١٢٣       | طه         | ٣٦    | (-g2=)                               |                         |
| ٧٦         |                                      | 180 | ۱۲۸       | طه         | ٣٧    |                                      |                         |
| ٧٨         |                                      |     |           | الأنبياء   | ۳۸    | التعريف بسورة<br>الأنبياء<br>(تفسير) | ا <b>لثانية</b><br>عشرة |



|            |                                      | بات | الأب  |            |       |                                                      | الثالثة عشرة الرابعة عشرة الخامسة عشرة السادسة عشرة |
|------------|--------------------------------------|-----|-------|------------|-------|------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| رقم الصفحة | ملحوظات ر                            |     | من    | اسم السورة | الدرس | موضوع الوحدة                                         | الوحدة                                              |
| ۸۰         |                                      | ١٠  | ١     | الأنبياء   | ٣٩    |                                                      |                                                     |
| ۸٠         |                                      | 71  | 11    | الأنبياء   | ٤٠    | قرآن كريم<br>(تلاوة)                                 |                                                     |
| ۸۰         | من الآية ٣٠ ضمن مقاطع التفسير        | ٣٥  | 40    | الأنبياء   | ٤١    | (-92-)                                               | -,                                                  |
| ٨٢         |                                      | ٣٥  | ۳۰    | الأنبياء   | ٤٣    | من آيات الله الكونية<br>(تفسير)                      |                                                     |
| ۸٥         |                                      | ٤٤  | ٣٦    | الأنبياء   | ٤٣    |                                                      |                                                     |
| ۸٥         | من الآية 10 ضمن مقاطع التفسير        | 70  | ٤٥    | الأنبياء   | ٤٤    | قرآن كريم                                            | الخامسة                                             |
| ۸٥         | الآيات ضمن مقاطع التفسير             | ٦٧  | ٥٧    | الأنبياء   | ٤٥    | (تلاوة)                                              | عشرة                                                |
| ۸٥         | إلى نهاية الآية ٧٣ ضمن مقاطع التفسير | ٧٥  | ٦٨    | الأنبياء   | ٤٦    |                                                      |                                                     |
| ۸٧         |                                      | ٥٨  | ٥١    | الأنبياء   | ٤٧    | دعوة إبراهيم عليته                                   |                                                     |
| ٩.         |                                      | ٦٧  | ٥٩    | الأنبياء   | ٤٨    | للتوحيد                                              |                                                     |
| 98         |                                      | ٧٣  | ٦٨    | الأنبياء   | ٤٩    | (تفسیر)                                              | -,                                                  |
| 90         | من الآية ٧٨ ضمن مقاطع التفسير        | ٨٢  | ٧٦    | الأنبياء   | ۰۰    |                                                      |                                                     |
| 90         | الآيات ضمن مقاطع التفسير             | 4.  | ۸۳    | الأنبياء   | ٥١    | قرآن کریم                                            | 75 ( <b>*</b> (                                     |
| 90         |                                      | 4٧  | 91    | الأنبياء   | ٥٢    | فران خریم (تلاوة)                                    | السابعة<br>عشرة                                     |
| 90         |                                      | 1.4 | ٩٨    | الأنبياء   | ٥٣    | (-g <b>/-</b> )                                      | -                                                   |
| 90         |                                      | 117 | 1 • £ | الأنبياء   | ٥٤    |                                                      |                                                     |
| ٩٧         |                                      | ۸۲  | ٧٨    | الأنبياء   | 00    | قصة داود وسليمان<br>عَلَيْهَا الْسِّلَانِ<br>(تفسير) | الثامنة<br>عشرة                                     |





## 🦹 تلاوة وحفظ سورة (المجادلة)



## أهداف تدريس الوحدة:

أتوقع في نهاية هذه الوحدة أن:

١ أتلو سورة المجادلة تلاوة صحيحة.

٢\_ أحفظ سورة المجادلة حفظًا متقنًا.

٣- أطبق أحكام التجويد في أثناء تلاوة السورة.

٤ أدلل على أن الله سبحانه وتعالى سميع وقريب من عباده وعالم بسرهم ونجواهم.

## توزيع السورة على الدروس:

| ت   | الإيا | .91   |
|-----|-------|-------|
| إلى | من    | الدرس |
| ٦   | ١     | 1     |
| 1+  | ٧     | ٧     |
| 1٧  | 11    | ٣     |
| 44  | ۱۸    | ٤     |





## التعريف بسورة مريم



## أهداف تدريس الوحدة:

أتوقع في نهاية هذه الوحدة أن:

١- أحدد سبب تسمية السورة وأسباب النزول.

٧\_ أستنتج أهم موضوعات السورة.

٣ أستنتج بعض أوجه الإعجاز في السورة.

## عناصر الوحدة:

| شارك في الدرس.       | ٤ | اسم السورة.              | ١ |
|----------------------|---|--------------------------|---|
| أكمل خريطة المفاهيم. | ٥ | زمن نزول السورة وأسبابه. | ۲ |
| التقويم.             | ٦ | موضوعات السورة.          | ٣ |

اسم السورة:

سورة مريم.

## زمن نزول السورة وأسبابه:

نزلت سورة مريم قبل هجرة النبي عليه إلى المدينة، ولذا تعد السورة من السور المكية.

## موضوعات السورة:

تناولت السورة عددًا من الموضوعات، أهمها ما يأتي:

| أرقام الآيات   | الموضوع                                                                               | رقم |
|----------------|---------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 11_1           | قصة زكريا ﷺ وطلبه الولد، وما جعله الله له من الآية في ذلك.                            | ١   |
| ٤٠_١٦          | قصة مريم وولادتها لعيسى عَلِيَّهِ ونطقه وهو في المهد، واختلاف اليهود والنصارى<br>فيه. | ۲   |
| ٥٨ ـ ٤١        | ذكر خبر عدد من الأنبياء والرسل بشيء من الاختصار.                                      | ٣   |
| ٦٣.٦٠          | بيان ما أعده الله تعالى لأهل الإيمان والتوبة والعمل الصالح.                           | ٤   |
| 70.75          | ما نزل من الآيات حين طلب النبي ﷺ من جبريل ﷺ أن يزوره بعد احتباسه عنه مدة.             | ٥   |
| ۷۲_٦٦          | الرد على منكري البعث، وذكر ورود الناس على النار.                                      | ٦   |
| ٧٦_٧٣          | مقارنة بين حال المؤمنين وحال الكفار.                                                  | ٧   |
| 90 <u>.</u> VV | ذكر بعض المعتقدات الباطلة وما أعده الله لأصحابها في الدار الآخرة.                     | ٨   |



| أرقام الآيات | الموضوع                                                                                               | رقم |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 47           | بيان ما جعله الله تعالى لأهل الإيمان والعمل الصالح.<br>راجع الآية: وبين هذا الذي جعله الله تعالى لهم. | ٩   |
| ٩٧           | بيان بعض حكمة الله تعالى في تنزيل القرآن الكريم.<br>راجع الآية: واذكر هذه الحكمة.                     | 1.  |
|              |                                                                                                       |     |

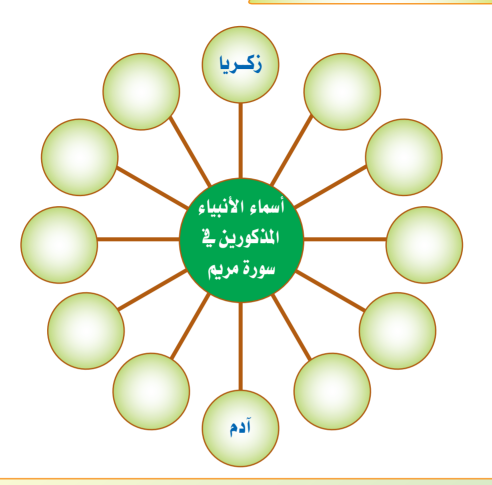
## شارك في الدرس:

ما ذكر أعلاه بعض الموضوعات التي تناولتها السورة، وهناك موضوعات تركناها لك أيها الطالب؛ لتقوم باستخراجها والتعبير عنها بأسلوبك، وذلك في الجدول الآتي:

| أرقام الآيات | الموضوع | رقم |  |
|--------------|---------|-----|--|
| 10 – 17      |         | ١   |  |
| ٥٩           |         | ۲   |  |



## أكمل خريطة المفاهيم:



## التقويم:

س١: أكمل:

ب\_تحدثت الآيات من ١ إلى ١١ عن .....

س٢: ذكر الله تعالى في الآية رقم (٥٨) من سورة مريم أربعة من الأنبياء، اذكرهم.

س٣: استخرج من سورة مريم الآية التي فيها الرد على منكري البعث.





قصة زكريا عليته

تفسير سورة مريم



من الآية رقم ١ إلى الآية رقم ١٥

## أهداف تدريس الوحدة:

أتوقع في نهاية هذه الوحدة أن:

١ أبين معانى بعض الكلمات في الآيات.

٢- أفسر الآيات من ١ إلى ١٥ من سورة مريم تفسيرًا سليمًا.

٣ أستنتج أسباب إجابة الدعاء لزكريا عيه.

٤\_ أستنتج صفات يحيى عليستالم.

## توزيع السورة على الدروس:

| بات | اليّ | . <b>.</b> | . • ( | 7            |
|-----|------|------------|-------|--------------|
| إلى | من   | اسم السورة | الدرس | موضوع الوحدة |
| ٩   | ١    | مريم       | ٦     | قصة زكريا ﷺ  |
| 10  | 1+   | مريم       | ٧     | (تفسیر)      |

## من الآية رقم ١ إلى الآية رقم ٩

الله سبحانه وتعالى له التدبير التام في هذا الكون، وهو سبحانه وإن كان قد جعل لكل شيء سببًا، وجعل هذا الكون وما فيه يسير وفق سنن محددة، إلا أنه قادر على تعطيل الأسباب، وتغيير السنن، وخرق العادات؛ لأن له القدرة المطلقة، والحكمة البالغة، وفي سورة مريم أمثلة لذلك.

## أخى الطالب اقرأ الآيات الآتية واستخرج منها مثالاً لما ذكر:

﴿ كَهِيعَصَ اللَّهُ ذِكُرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ عَبْدَهُ، زَكَريًّا اللَّهِ الْهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَبْدَهُ، زَكَر قَالَ رَبِّ إِنِّي وَهَنَ ٱلْعَظْمُ مِنِّي وَٱشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَيْبًا وَلَمْ أَكُنُ بِدُعَآبِكَ رَبِّ شَقِيًّا اللَّأَسُ وَ إِنِّي خِفْتُ ٱلْمَوْلِيَ مِن وَرَآءِي وَكَانَتِ ٱمْرَأَتِي عَاقِرًا فَهَبْ لِي مِن لَّدُنكَ وَلِيًّا (0) يَرثُني وَيَرِثُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبَ وَأَجْعَلُهُ رَبِّ رَضِيًّا اللهِ يَعْزَكَ رِبًّا إِنَّا نُبُشِّرُكَ بِغُكَمٍ ٱسْمُهُ وَيَحْيَىٰ لَمْ نَجْعَل لَّهُ. مِن قَبْلُ سَمِيًّا ٧٠ قَالَ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي غُلَامٌ وَكَانَتِ ٱمْرَأَتِي عَاقِرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ ٱلۡكِبَرِعِتِيًّا ﴿ ۚ قَالَ كَذَلِكَ قَالَ رَبُّكَ هُوَ عَلَيَّ هَيِّنُّ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِن قَبْلُ وَلَمْ تَكُ شَيْئًا اللَّهُ ﴾

## معانى الكلمات:

(1)

زكريا: هو أحد أنبياء بني إسرائيل، وكان نجارًا يأكل من عمل يده في النجارة.

وهن: ضعف.

عاقرًا: عقيم لا تلد.

عتيًّا: العتى: النهاية في الكبر.



## التفسير والدروس المستفادة للآيات.

﴿ كَ هيعَ صَ ﴾ هذه الأحرف من الحروف المقطعة التي ابتدأ الله بها بعض السور، مثل (طسم) و (ق) وغيرها، وفي الابتداء بهذه الأحرف المقطعة إشارة إلى إعجاز القرآن الكريم، فمع أنه مركب من هذه الأحرف التي يتركب منها كلام العرب، فإنهم عاجزون عن الإتيان بمثله.

﴿ ذِكُرُرَحْمَتِ رَبِّكَ عَبْدَهُ وَرَكَرِيًّا ﴾ أي: هذا ذكر رحمة الله بعبده زكريا.

﴿ إِذْ نَادَى رَبُّهُ ﴾ أي: دعا ربه ﴿ نِدَاَّءً خَفِيتًا ﴾ أخفى دعاءه لأنه أشد إخباتًا وأبعد عن الرياء. الدروس المستفادة من هذه الآية: أفضلية الإسرار بالدعاء.

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِي وَهَنَ ٱلْعَظْمُ مِنِي ﴾ أي: ضعفت قواي لكبر سني ﴿ وَاشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ سَكَبْبًا ﴾ أي: انتشر الشيب في رأسي، والمراد من هذا: الإخبار عن ضعفه وكبر سنه ﴿ وَلَمْ أَكُنُ بِدُ عَآبِكَ رَبِّ شَقِيًّا ﴾ أي: ولم أكن يا رب شقيًا بدعائي إياك؛ لأني لم أعهد منك إلا الإجابة في الدعاء ولم تردني فيما سألتك قط.

الدروس المستفادة في هذه الآية:

ـ من آداب الدعاء التذلل لله تعالى وإظهار الضعف بين يديه، وشدة الحاجة إليه.

## اك اذكر أكبر عدد ممكن من آداب الدعاء.

﴿ وَإِنِّى خِفْتُ ٱلْمَوْلِى ﴾ أي: من يتولى على بني إسرائيل من بعدي ﴿ مِن وَرَآءِى ﴾ أي: بعد موتي، ووجه خوفه أنه خشي أن يتصرفوا من بعده في الناس تصرفًا سيئًا، أو أن يفسدوا في الدين ﴿ وَكَانَتِ ٱمۡرَأَتِي عَاقِرًا ﴾ أي: عقيمًا لا تلد ﴿ فَهَبُ لِي مِن لَّدُنكَ وَلِيًّا ﴾ أي: أعطني من عندك ولدًا صالحًا.

﴿ يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبَ ﴾ أي: يرث نبوتي ونبوة آل يعقوب، يعني يعقوب بن إسحاق ... ﴿ وَٱجْعَلُهُ رَبِّ رَضِيًّا ﴾ أي: مرضيًّا عندك وعند خلقك تحبه وتحببه إلى خلقك.

من الدروس المستفادة في هاتين الآيتين:

١ مشروعية طلب الولد الصالح.

٢\_ مشروعية الدعاء للولد بالصلاح.

﴿ يَكْزَكَ رِبَّا إِنَّا نُبُشِّرُكَ بِغُلَامٍ ٱسْمُهُ ، يَعْيَىٰ لَمْ نَجْعَلَ لَّهُ ، مِن قَبْلُ سَمِيًّا ﴾ أي: لم يسم أحد قبله بهذا الاسم.

الدروس المستفادة:

- \_ حسن الظن بالله.
- \_ قدرة الله لا حدود لها.

﴿ قَالَ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِى غُلَامٌ ﴾ أي: كيف يولد لي ولد ﴿ وَكَانَتِ ٱمْرَأَقِ عَاقِرًا ﴾ أي: عقيمًا لا تلد ﴿ وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ ٱلْكِبَرِعِتِيًّا ﴾ أي: بلغت النهاية في الكبر.

﴿ قَالَ ﴾ أي: قال الله تعالى لزكريا ﷺ ﴿ كَذَلِكَ قَالَ رَبُّكَ هُو ﴾ أي: خلق يحيى مع عقم زوجتك وكبر سنك ﴿ عَلَى هَبِّن ﴾ أي: سهل يسير علي ﴿ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِن قَبْلُ وَلَمْ تَكُ شَيْعًا ﴾ بل كنت معدومًا لا وجود لك.

الدروس المستفادة:

- ـ بيان عظيم قدرة الله تعالى في إخراج الولد ممن لا يولد له عادة.
  - ـ بيان أن الدعاء من أقوى الأسباب لعلاج العقم.

## التقويم:

س١: بين معانى الكلمات الآتية:

س٢: استخرج الآية الدالة على أفضلية الإسرار بالدعاء.

س٣: في الآيات علامة على تمام قدرة الله تعالى، ما هذه العلامة؟

س٤: في الآيات إشارة إلى سبب من أسباب علاج العقم، ما هو؟

سه: اشرح معنى قوله تعالى: ﴿ لَمْ نَجْعَل لَّهُ مِن قَبْلُ سَمِيًّا ﴾.







## من الآية رقم ١٠ إلى الآية رقم ١٥

فِي الآيات السابقة بشِّر الله تعالى نبيه زكريا بمولود يأتيه اسمه يحيى، إلا أنه لم يذكر له متى سيولد له هذا المولود، ولشدة فرح زكريا بذلك وبالغ شوقه إلى هذا المولود فقد سأل الله تعالى علامة تدله على حمل امرأته به، كما ذكر الله تعالى ذلك في الآبات الآتية:

﴿ قَالَ رَبِّ ٱجْعَلَ لِيِّ ءَايَةً قَالَ ءَايَتُكَ أَلَّا تُكَلِّمَ ٱلنَّاسَ ثَلَثَ لَيَالِ سَوِيًّا ﴿ فَخَرَجَ عَلَىٰ قَوْمِهِ ، مِنَ ٱلْمِحْرَابِ فَأُوْحَىٰ إِلَيْهِمْ أَن سَبِّحُواْ بُكْرَةً وَعَشِيًّا اللَّ يَنيَحِيى خُذِ ٱلْكِتَابِ بِقُوَّةٍ وَءَاتَيْنَاهُ ٱلْحُكُمُ صَبِيًّا اللَّ وَحَنَانًا مِّن لَّدُنَّا وَزَكُوةً وَكَاكَ تَقِيًّا اللَّ وَبَرَّا بِوَلِدَيْهِ وَلَمْ يَكُن جَبَّارًا عَصِيًّا اللهُ وَسَلَامٌ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوثُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيًّا اللهُ الله

#### معانى الكلمات:

بكرة: أول النهار.

المحراب: موضع الصلاة.

**(V)** 

عشيًا: آخر النهار.

## التفسير المستفاد من الآيات:

﴿ قَالَ رَبِّ ٱجْعَلَ لِّي ءَايَةً ﴾ أي: علامة على حصول الحمل ﴿ قَالَ ءَايَتُكَ ﴾ أي: علامتك ﴿ أَلَّا تُكَلِّمَ ٱلنَّاسِ ﴾ أي: أن تمتنع عن الكلام مع الناس فلا تقدر عليه ﴿ ثُلَثَ لَيَالِ سَوِيًّا ﴾ أي: وأنت صحيح سوي من غير مرض ولا علة.

من فوائد هذه الآية:

بيان شيء من قدرة الله تعالى.

تأمل الآبة وبين ذلك.



﴿ فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ مِنَ ٱلْمِحْرَابِ ﴾ أي: موضع صلاته ﴿ فَأُوْحَىۤ إِلَيْهِمْ ﴾ أي: أشار إشارة خفية سريعة ﴿ أَن سَبِّحُوا ﴾ أي: نزهوا ربكم ﴿ بُكُرةً وَعَشِيًّا ﴾ أي: أول النهار وآخره. من الدروس المستفادة لهذه الآية:

ـ مشروعية الإكثار من التسبيح، ولا سيما في أول النهار وآخره.

﴿ يَلْيَحُينَ ﴾ أي: قلنا للمولود بعد ولادته: يا يحيى ﴿ خُذِ ٱلۡكِتَابَ ﴾ أي: تعلم الكتاب، وهو التوراة ﴿ بِقُوَّةٍ ﴾ أي: الفهم لكتاب الله ﴿ وَءَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

من الدروس المستفادة من هاتين الآيتين:

١- أن الواجب على طالب العلم الحرص عليه والجد في طلبه.

٢ أهمية تربية الصغار، وتنشئتهم على طلب العلم والفقه في الدين.

﴿ وَحَنَانَا ﴾ أي: وآتيناه رحمة وشفقة وتعطفًا في قلبه على أبويه وغيرهما ﴿ مِن لَّدُنَّا ﴾ أي: من عندنا ﴿ وَزَكُوهَ ﴾ أي: مسلمًا مطيعًا؛ حتى أنه لم يهم بخطيئة.

﴿ وَبَرَّا بِوَالِدَيْهِ ﴾ أي: بارًا بهما محسنًا إليهما ﴿ وَلَمْ يَكُنْ جَبَّارًا ﴾ أي: متكبرًا ﴿ عَصِيًّا ﴾ أي: ولم يكن عاصيًا لربه.

من الدروس المستفادة من هاتين الآيتين: بيان بعض صفات المسلم الحق.

| بة: | استخرج تلك الصفات من هذه الآب |
|-----|-------------------------------|
|     |                               |
|     |                               |
|     |                               |

﴿ وَسَلَمُ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ ﴾ أي: وأمان له من الله في يوم ولادته من أن يناله الشيطان ﴿ وَيَوْمَ يُمُوتُ ﴾ أي: وأمان له عند موته من فتنة القبر ﴿ وَيَوْمَ يُبُعَثُ حَيَّا ﴾ وأمان له في يوم البعث من الخوف والفزع.

من الدروس المستفادة لهذه الوحدة: بيان فضيلة يحيى عيسه، وما أكرمه الله به في الدنيا والآخرة.

## التقويم،

سا: بين معاني الكلمات الآتية:

س٢: في الآيات ذكر وقتين يشرع فيهما الإكثار من التسبيح، اذكرهما.

س٣: استخرج فائدة من قوله تعالى: ﴿ وَبَرَّا بِوَ لِدَيْهِ ﴾.



قصة مريم وابنها عيسى عي

تفسير سورة مريم



من الآية رقم ١٦ إلى الآية رقم ٣٧

## أهداف تدريس الوحدة:

أتوقع في نهاية هذه الوحدة أن:

١ أبرز معانى بعض الكلمات.

٢ أفسر الآيات من ١٦ إلى ٣٧ من سورة مريم تفسيرًا سليمًا.

٣- أستنتج الفوائد والعبر من قصة مريم وابنها عيسى عيهم.

٤ - أتعلم من قصة عيسى عليه الصفات التي اتصف بها.

## توزيع السورة على الدروس:

| بات | الإن | - • • • • • | . • 1 |                      |
|-----|------|-------------|-------|----------------------|
| إلى | من   | اسم السورة  | الدرس | موضوع الوحدة         |
| *1  | ١٦   | مريم        | ٨     |                      |
| 77  | 77   | مريم        | ٩     | قصة مريم وابنها عيسى |
| ٣٣  | **   | مريم        | 1+    |                      |
| ٣٧  | ٣٤   | مريم        | 11    |                      |







## الدرس (۸)

## من الآية رقم ١٦ إلى الآية رقم ٢١

ذكر الله تعالى في الآيات السابقة قصة زكريا عليه السلام، وفي الآيات الآتية يذكر الله تعالى قصة مريم الله عليه السلام، وفي الآيات الآتية يذكر الله تعالى

لخُص أمام زملائك قصة زكريا كما وردت في الآيات السابقة، ثم حاول أن تربط بينها وبين قصة مريم بعد دراستك لها.

﴿ وَٱذْكُرْ فِي ٱلْكِئْبِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَدُتُ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانَا شَرْقِيًا ﴿ فَٱتَّخَذَتْ مِن دُونِهِمْ جِحَابًا فَأَرْسَلَنَا ٓ إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًا ﴿ فَالَتْ إِنِيّ أَعُوذُ بِٱلرَّمْ مَنِ مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيبًا ﴿ فَأَرْسَلَنَا ٓ إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشُرُ السَوِيًا ﴿ فَالَتْ إِنِي اللَّهُ اللَّهُ مَن مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيبًا ﴿ فَالَا إِنَّكُ مَا زَكِي لِلْهُ مَا لَكُ اللَّهِ عُلَى مَا زَكِيكًا اللَّهُ قَالَ اللَّهُ مَا مَلُ مُلَا مُولَعُمُ اللَّهُ مِن اللَّهُ وَلِنَجْعَلَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ مَن مَن مَن مَن اللَّهُ عَلَى مَا مَا مَن اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

## معانى الكلمات:

انْتَبُدَتْ: اعتزلت وتنحت. بَغيًّا: زانية. آية: علامة.

## التفسير والدروس المستفادة:

﴿ وَٱذْكُرُ فِٱلْكِئْبِ ﴾ أي: القرآن ﴿ مَرْيَم ﴾ أي: قصة مريم بنت عمران ﴿ إِذِ ٱنتَبَذَتْ مِنْ الْمَا مَكَانَا شَرْقِيَا ﴾ أي: اعتزلتهم وتنحت عنهم في مكان شرقي بيت المقدس للعبادة. الدروس المستفادة: أهمية ذكر القصص الأخذ العبرة والعظة منها.

| أعدد بعضًا من فوائد القصص في القرآن الكريم. | شاط |
|---------------------------------------------|-----|
|                                             |     |
|                                             | _1  |
|                                             | *   |



﴿ فَأُتَّخَذَتُ مِن دُونِهِمْ جِحَابًا ﴾ أي: جعلت بينها وبينهم ساترًا يسترها عنهم ﴿ فَأَرْسَلْنَا ﴾ إِلَيْهَا رُوحَنَا ﴾ أي: تصور إِلَيْهَا رُوحَنَا ﴾ أي: تصور على صورة إنسان ﴿ سَوِيًا ﴾ أي: مستوى الخلق.

من الدروس المستفادة في هذه الآية:

١ـ مشروعية التخفي والابتعاد عن أعين الناس حال العبادة؛ لأن ذلك أدعى للإخلاص.
 ٢ـ بيان قدرة الله تعالى في تمكين جبريل في من التصور بغير صورته التي خلقه الله عليها.

٣ تقوى الله مفتاح أفعال الخير.

﴿ قَالَتُ ﴾ أي: قالت مريم لجبريل ﷺ لما ظهر لها في صورة آدمي، وظنت أنه يريدها على نفسها ﴿ إِنِّ أَعُوذُ بِٱلرَّمْ مَن مِنك أَن أَستجير بالرحمن منك أن تنال مني ما حرمه عليك ﴿ إِن كُنتَ تَقِيّا ﴾ أي: إن كنت ذا تقوى لله تتقي محارمه وتجتنب معاصيه.

من الدروس المستفادة في هذه الآية:

١- بيان أن الواجب على المسلم اللجوء إلى الله تعالى وحده، والاستعادة به دون غيره لدفع البلاء الذي لا يقدر على دفعه إلا الله.

٢- بيان أن التقوى من أعظم الأسباب التي تحول بين الإنسان وارتكاب ما حرم الله تعالى عليه
 من الفواحش وغيرها.

﴿ قَالَ ﴾ أي: قال جبريل لمريم مجيبًا لها ومزيلاً لما حصل عندها من الخوف على نفسها ﴿ إِنَّمَا أَنَا رَسُولُ رَبِّكِ ﴾ أي: لست مما تظنين ولكني مرسل من الله إليك ﴿ لِأَهَبَ لَكِ ﴾ بإذن الله تعالى ﴿ غُلُما زَكِيًا ﴾ أي: ولدًا صالحًا طاهرًا من الذنوب.

﴿ قَالَتُ ﴾ أي: قَالت مريم متعجبة ﴿ أَنَّى يَكُونُ لِي غُلَامٌ ﴾ أي: كيف يوجد هذا الغلام مني ﴿ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرٌ ﴾ أي: ولست بذات زوج ﴿ وَلَمْ أَكُ بَغِيًّا ﴾ أي: ولم أكن زانية.

﴿ قَالَ كَذَلِكِ قَالَ رَبُكِ هُو عَلَى ّهُ يِنُ ۗ ﴾ أي: إعطاؤك الغلام بلا أب سهل ويسير علي ﴿ وَلِنَجُعَلَهُ وَاللّه ﴿ وَرَحْمَةً مِّنّا ۚ ﴾ أي: ﴿ وَلِنَجُعَلَهُ وَاللّه ﴿ وَرَحْمَةً مِّنّا ۚ ﴾ أي: ونجعل هذا الغلام رحمة منا بالناس إذ نبعثه إليهم رسولاً يدعوهم إلى عبادة الله تعالى وتوحيده ﴿ وَكَانَ أَمْرًا مَّقْضِيّا ﴾ أي: وكان خلقه منك أمرًا قد قضاه الله، فليس منه بد. من الدروس المستفادة في هذه الآية:

- بيان عظيم تقوى الله حيث خلق عيسى من أنثى بلا ذكر، كما خلق آدم من غير ذكر ولا أنثى، وخلق حواء من ذكر بلا أنثى، وخلق بقية الناس من ذكر وأنثى.



## التقويم،

س ١: بين معانى الكلمات الآتية:

س٧: ما المراد بالروح في قوله تعالى: ﴿ فَأَرْسَلْنَاۤ إِلَيْهَا رُوحَنَا ﴾؟

س٣: في الآيات المفسرة ذكر آية من آيات الله الدالة على كمال قدرته، ونفاذ إرادته، ما هذه العلامة؟

س٤: استخرج فائدة من قوله تعالى: ﴿ إِنِّ أَعُوذُ بِٱلرَّحْمَانِ مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيًّا ﴾.

## أضف إلى معلوماتك

مريم بنت عمران من سلالة داود على وكانت من بيت طاهر طيب في بني إسرائيل، وقد ذكر الله تعالى قصة ولادة أمها لها في سورة آل عمران، وأنها نذرتها محررة؛ أي تخدم مسجد بيت المقدس، وكانوا يتقربون بذلك في فَنقبّاكها رَبُّها بِقَبُولٍ حَسَنِ وَأَنْبَتَها نَبَاتًا حَسَنًا وَنشأت المقدس، وكانوا يتقربون بذلك في فَنقبّاكها رَبُّها بِقبُولٍ حَسَنِ وَأَنْبَتَها نَباتًا حَسَنًا وَنشأت في بني إسرائيل المشهورات بالعبادة العظيمة والتبتل، وكانت في كفالة زوج أختها زكريا نبي بني إسرائيل إذ ذاك، وعظيمهم الذي يرجعون اليه في دينهم، ورأى لها زكريا من الكرامات الهائلة ما بهره في كُلّما دَخلَ عَلَيْها زُرِيًا مَن الكرامات الهائلة ما بهره في كُلّما دَخلَ عَلَيْها زُرُقُ مَن يَشَآهُ اللّهِ عِندُ اللّهِ إِنَّ اللّه يَرْزُقُ مَن يَشَآهُ بِغَيْرِ حِسَابٍ الله فذكر أنه كان يجد عندها ثمر الشتاء في الصيف وثمر الصيف في الشتاء.



## الدرس (٩)

## من الآية رقم ٢٢ إلى الآية رقم ٢٦

لما قال جبريل على المسلمة استسلمت مريم لما ذكر الله تعالى ذلك في الآيات السابقة استسلمت مريم لقضاء الله تعالى، فنفخ جبريل على في جيب ثوبها، فنزلت النفخة حتى دخلت فيها، فحملت بالولد بإذن الله تعالى، كما قص الله تعالى ذلك في الآيات الآتية:

﴿ ﴿ فَحَمَلَتُهُ فَأُنتَبَدَتَ بِهِ مَكَانَا قَصِيتًا ﴿ فَأَجَآءَهَا ٱلْمَخَاضُ إِلَى جِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ قَالَت يَلْيَتَنِي مِثُ قَبْلَ هَذَا وَكُنتُ نَسْيًا مَنسِيًا ﴿ فَاذَا وَكُنتُ نَسْيًا مَنسِيًا ﴿ فَاذَا وَهَا مِن تَغِلِهَا أَلَا تَخْرَفِي قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ يَلْيَتِنِي مِثُ قَبْلَ هَذَا وَكُنتُ نَسْيًا مَنسِيًا مَن فَادَ مِها مِن تَغِلِهَ أَلَا تَخْرَفِي قَدْ جَعَلَ رَبُّكِ تَعَلَى مِثْ فَي مِثْ فَي مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَن مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَن مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَن مَا اللّهُ مَن مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَن اللّهُ مَن مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَن مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَن مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّ

## معاني الكلمات:

نَسيًا: النَّسْي: الشيء البسيط الذي من شأنه أن ينسى ولا يذكر. سريًا: السَري: النهر. جنيًا: طريًا.

## التفسير والدروس المستفادة من الآيات:

﴿ فَحَمَلَتُهُ فَأُنتَبَذَتَ بِهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ المحمل ﴿ مَكَانَا قَصِيًّا ﴾ أي: بعيدًا من قومها. ﴿ فَأَجَاءَهَا ﴾ أي: فاضطرها وألجأها ﴿ الله خَاضُ ﴾ أي: وجع الولادة ﴿ إِلَى جِذْعِ النَّخْلَةِ ﴾ أي: إلى ساق النخلة؛ لكي تستند إليها وتتمسك بها من شدة الوجع ﴿ قَالَتَ يَلَيْتَنِي مِتُ قَبَلَ هَذَا ﴾ أي: قبل هذا الكرب والحزن الذي أنا فيه ﴿ وَكُنتُ نَسْيًا ﴾ أي: شيئًا بسيطًا ﴿ مَنسِيًّا ﴾ أي: لا يذكره أحد.





عن أنس بن مالك رَفِي قال: قال رسول الله عَلَيْهِ: «لا يتمنين أحدكم الموت لضر نزل به، فإن كان لا بد متمنيًا للموت فليقل: اللهم أحيني ما كانت الحياة خيرًا لي، وتوفني إذا كانت الوفاة خيرًا لي» (١٠).

﴿ فَنَادَ نَهَا مِن تَعَنِّمُ ۚ أَي: نادى عيسى بن مريم أمه حين ولدته ﴿ أَلَا تَعْزَنِي ﴾ أي: قائلاً لها لا تحزني ﴿ فَلْ جَعَلَ رَبُّكِ تَعْنَكِ ﴾ أي: بقربك ﴿ سَرِيًا ﴾ أي: نهرًا تشربين منه. ﴿ وَهُزِّى إِلَيْكِ ﴾ أي: حركي إلى جهتك ﴿ بِعِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ شُكِقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًا ﴾ أي: طريًا. ﴿ فَكُلِى ﴾ أي: من الرطب ﴿ وَالشَّرِي ﴾ أي: من النهر ﴿ وَقَرِّى عَيْنَا ﴾ أي: طيبي نفسًا بمولودك ﴿ فَإِمَّا تَرِينَ مِن ٱلْبَشَرِ أَحَدًا ﴾ أي: مهما رأيت أحدًا من الناس يسألك عن شأنك ﴿ فَقُولِي ﴾ أي: بالإشارة ﴿ إِنِي نَذَرْتُ لِلرَّمْنِ صَوْمًا ﴾ أي: أوجبت على نفسي لله صمتًا وإمساكًا عن الكلام ﴿ فَلَنْ أُكِ لِلْمَالِي الْمِسْيِيّا ﴾.

الدروس المستفادة من هذه الآيات:

١- عناية الله تعالى بعباده الصالحين، ومساندته لهم في حال الشدة والبلاء.

1\_ أفضلية السكوت حين لا يكون هناك فائدة من الكلام، وترك الخصام والجدال إذا لم يكن له نتيجة مرجوة.

٣ - الرُّطب طعام مبارك اختاره الله لمريم على الله

ما الآية التي استُنبطت منها تلك الفائدة؟ وما وجه الاستدلال بها على ذلك؟

## التقويم:

س ١: بيِّن معاني الكلمات الآتية:

﴿ قَصِيتًا ﴾ - ﴿ فَأَجَاءَهَا ﴾ - ﴿ ٱلْمَخَاضُ ﴾ - ﴿ سَرِيًا ﴾ - ﴿ جَنِيًّا ﴾ س٧: استخرج فائدة من قوله تعالى: ﴿ فَدْجَعَلَ رَبُّكِ تَحْنَكِ سَرِيًّا ﴿ اللَّهُ وَهُزِّى ٓ إِلَيْكِ بِجِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ شُرَقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا ﴿ ﴾.

س٣: وضِّح معنى قوله تعالى: ﴿ وَكُنتُ نَسْيًا مَنسِيًّا ﴾.

(۱) أخرجه البخاري، برقم (۲۲۸۰)، ومسلم، برقم (۲۲۸۰).

# تفسير سورة مريم

## الدرس (۱۰)

## من الآية رقم ٢٧ إلى الآية رقم ٣٣

أخي الطالب راجع تفسير المقطع السابق، ثم اربط بينه وبين الآيات الآتية:

﴿ فَأَتَتَ بِهِ ء قُوْمَهَا تَحْمِلُهُ قَالُواْ يَمَرْيَهُ لَقَدْ جِئْتِ شَيْءَا فَرِيَّا آنَ يَتَأَخْتَ هَدُونَ مَاكَانَ أَبُوكِ الْمَا يَعْ وَمَاكَانَ أُمَّكِ بَغِيًا آنَ فَالُواْ يَمَرُي الْمَا لَكُ فَا لُواْ كَيْفَ نُكِلِّمُ مَن كَانَ فِي ٱلْمَهْدِ صَبِيًا آنَ قَالُواْ كَيْفَ نُكِلِّمُ مَن كَانَ فِي ٱلْمَهْدِ صَبِيًا آنَ قَالُواْ يَوْ اللَّهُ عَلَى الْمَا لَكُ اللَّهِ عَاتَىٰ الْمَهُدِ صَبِيًا آنَ وَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّه

## معاني الكلمات:

\_ فريًّا: عظيمًا.

\_ هارون: هو رجل صالح عابد في بني إسرائيل، وهو غير هارون أخي موسى هي.

## تفسير وفوائد الآيات:

﴿ فَأَتَ بِهِ عَوْمَهَا ﴾ أي: فلما فرغت من نفاسها خرجت من المكان القصي الذي كانت فيه، وجاءت بعيسى عليه إلى قومها ﴿ تَعُمِلُهُ ۗ ﴾ أي: وهي حاملة له ﴿ فَالُواْ ﴾ أي: لما رأوها ورأوا الولد معها ﴿ يَكُمُ لِيكُمُ لَقَدُ جِئْتِ شَيْعًا فَرَيًّا ﴾ أي: أمرًا عظيمًا.

﴿ يَكَأُخُتَ هَـُرُونَ ﴾ أي: يا شبيهة هارون في العبادة ﴿ مَاكَانَ أَبُوكِ آمْراً سَوْءِ ﴾ أي: ما كان أبوك رجل سوء يأتي الفواحش ﴿ وَمَاكَانَتُ أُمُّكِ بَغِيًّا ﴾ أي: ولم تكن أمك زانية، والمعنى: أنك من بيت طيب طاهر معروف بالصلاح والعبادة والتقوى فكيف صدر هذا منك؟ وهذا تعريض منهم برميها بالزنا.



| ﴿ فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ ﴾ أي: فأشارت مريم إلى عيسى أن كلموه، وقد كانت يومها ذلك صائمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| صَامتة ﴿ قَالُواْ ﴾ مته عمين بها ظانين أنها تهزأ بهم ﴿ كَيْفَ نُكِيِّمُ مَن كَانَ فِي ٱلْمَهْدِ صَبِيًّا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| أي: كيف نُكلم منْ هو صغير لا يزال في مهده.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ﴿ قَالَ إِنِّي عَبَدُ ٱللَّهِ ءَاتَكْنِي ٱلْكِئْبَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ﴾ أي: قضى أنه يؤتيني الكتاب وهو الإنجيل،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| وأن يبعثني نبيًا، وفي كلامه هذا تنزيه لربه تعالى عن الولد، وإثبات عبوديته لله وتبرئة لأمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| مما نسب إليها من الفاحشة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| من فوائد ُهاتين الآيتين:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ١ـ بيان شناعة فاحشة الزنا.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٢_إعلاء قيمة التربية الأسرية.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٣_إظهار آية من آيات الله وهي نطق عيسى ﷺ وهو رضيع.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤ - الرد على الذي يقول بأن عيسى هو الله، أو أنه ابن الله.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٥- نصرة الله تستوجب طاعته، فقد امتنعت مريم ﷺ عن الكلام طاعة لأمر ربها.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| فكر وضح كيفية الرد عليهم من الآية.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارًكًا أَيْنَ مَاكُنتُ ﴾ أي: نفاعًا حيث ما وجدت ﴿ وَأَوْصَانِي ﴾ أي: وأمرني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ﴿ بِٱلصَّلَوْةِ وَٱلزَّكَوْةِ مَا دُمْتُ حَيًّا ﴾ أي: مدة حياتي ﴿ وَبَرَّا بِوَلِدَتِي ﴾ أي: وجعلني بارًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| بوالدتي ﴿ وَلَمْ يَجْعَلْنِي جَبَّارًا شَقِيًّا ﴾ أي: ولم يجعلني مستكبرًا عن عبادته وطاعته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| وبرّ والدتي فأشقى بذلك.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ﴿ وَٱلسَّلَامُ عَلَىٰٓ يَوْمَ وُلِدتُ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ﴿ وَيُوْمَ أَمُوٰ تُ ﴾ أَسَانَ الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| سبق تفسير مثل هذه الآية فيما سبق، راجعه ودوّنه هنا.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| الدروس المستفادة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١_ بيان مكانة الصلاة والزكاة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٢_ وجوب بر الوالدين والإحسان إليهما.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٣_ الدلالة على أن عيسى ﷺ مخلوق من خلق الله، وليس إلهًا كما يدعي البعض.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| تأمل الآية الأخيرة، واستخرج منها ما يدل على بطلان دعوى إلهية عيسى عليه الله الآية الأخيرة، واستخرج منها ما يدل على بطلان دعوى إلهية عيسى عليه المعالم |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

## التقويم،

س ١: بيِّن معاني الكلمات الآتية:

س٢: اشرح قوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّلَامُ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُّ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبُعَثُ حَيًّا ﴾.

س٣: في قوله تعالى حكاية عن عيسى عليه ﴿ إِنِّي عَبْدُ اللَّهِ ﴾ رد على دعوى من قال بألوهيته. وضِّع ذلك.

س٤: استخرج فائدة من قوله تعالى: ﴿ يَكُمْرْيَكُمْ لَقَدْ جِئْتِ شَيْئًا فَرِيًّا ﴾.

سه: في الآيات إظهار آية من آيات الله تعالى، اذكرها.







الدرس (۱۱)

## من الآية رقم ٣٤ إلى الآية رقم ٣٧

اختلف في شأن عيسى ابن مريم في بين من انتقصوه وادعوا أنه ابن زانية، ومن رفعوه فوق منزلته فزعموا أنه الله، ومنهم من زعم أنه ابن الله، ومنهم من زعم أنه ثالث ثلاثة، ومنهم من اعتقد فيه الاعتقاد الصحيح الذي دلت عليه الآيات السابقة، ولما كان اعتقاد الفرقة الأخيرة هو الحق، وأن عيسى إنما هو عبد الله ورسوله، أكد الله تعالى ذلك في الآيات الآتية:

﴿ ذَالِكَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمُ قَوْلَكَ ٱلْحَقِّ ٱلَّذِى فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴿ مَا كَانَ اللّهِ أَن يَنَّخِذَ مِن وَلَدٍ سُبْحَنَهُ وَاللّهُ اللّهَ عَلَى اللّهُ اللّهَ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

## معاني الكلمات:

الأَحْزَابُ: جمع حزب، والحزب الجماعة من الناس.

يَمْتَرُونَ: يختصمون.

## تفسير وفوائد الآيات:

﴿ ذَلِكَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ ﴾ أي: الذي بينت لكم صفته وأخبرتكم خبره هو عيسى ابن مريم ﴿ قَوْلَكَ ٱلْحَقِّ ٱلَّذِى فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴾ أي: يختصمون ويختلفون.

﴿ مَا كَانَ لِلَّهِ أَن يَنَّخِذَ مِن وَلَدِ ﴾ أي: ما ينبغي لله أن يكون له ولد ﴿ سُبْحَنَهُ ۚ ﴾ أي: تنزيهًا له عن ذلك ﴿ إِذَا قَضَىٓ أَمْرًا ﴾ أي: أراد أن يكون ﴿ فَإِنَّما يَقُولُ لَهُ رُكُن فَيكُونُ ﴾ أي: فإنما يأمر به فيصير كما بشاء.

﴿ وَإِنَّ اللّهَ رَبِّ وَرَبُّكُمْ فَأَعَبُدُوهُ ﴾ هذا مما كلم به عيسى قومه وهو في مهده ﴿ هَذَا ﴾ أي: الذي جئتكم به عن الله ﴿ صِرَطُ مُسْتَقِيمٌ ﴾ أي: طريق قويم من اتبعه رشد وهدي ومن خالفه ضل وغوى.

الدروس المستفادة من هذه الآيات:

١- تأكيد عبودية عيسى عليه السلام لله تعالى، ونفى بنوته لله تعالى.

٢- تنزيه الله تعالى عن أن يكون له ولد؛ لأن ذلك صفة نقص في حقه سبحانه، والله منزه عن كل نقص وعيب.

٣ بيان عظيم قدرة الله تعالى في قوله للشيء الذي يريده كن فيكون.

﴿ فَأَخْلَفَ ٱلْأَحْزَابُ مِنْ بَيْنِهِمْ ﴾ أي اختلفوا في عيسى عليه فيما بينهم فصاروا فرقًا ﴿ فَوَيْلٌ لِّلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ وهم الذين اعتقدوا في عيسى الاعتقادات الباطلة ﴿ مِن مَّشْهَدِ يَوْمٍ عَظِيم ﴾ أي: من شهود يوم عظيم، وهو يوم القيامة.

من فوائد هذه الآية:

الوعيد الشديد لن كذب على الله وافترى وزعم أن له ولدًا.

فشاك أذكر موضعًا واحدًا من المواضع التي نفى الله تعالى عن نفسه الولد في القرآن الكريم.

س ١: بيِّن معانى الكلمات الآتية:

﴿ يَمْتَرُونَ ﴾ - ﴿ ٱلْأَحْزَابُ ﴾

س٧: ما المراد باليوم العظيم المذكور في قوله تعالى: ﴿ فَوَيْلٌ لِّلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن مَّشَّهَدِ يَوْمٍ عَظِيم ﴾.

س٣: استخرج فائدة من قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِلَّهِ أَن يَنَّخِذَ مِن وَلَدٍ ﴾.

س٤: الوعيد الشديد لمن كذب على الله وافترى وزعم أن له ولدًا، ما الآية الدالة على ذلك؟

سه: نزه الله تعالى نفسه عن أن يكون له ولد، ما العلة في ذلك؟





تفسير سورة مريم



من الآية رقم ١١ إلى الآية رقم ٥٠

## توزيع السورة على الدروس:

| الآيات |    | - • • • • • | . • 1 | - M                      |
|--------|----|-------------|-------|--------------------------|
| إلى    | من | اسم السورة  | الدرس | موضوع الوحدة             |
| ٤٥     | ٤١ | مريم        | 14    | دعوة إبراهيم عليسة لأبيه |
| ٥٠     | ٤٦ | مريم        | ۱۳    |                          |



الدرس (۱۲)

## من الآية رقم ١١ إلى الآية رقم ٤٥

واجه النبي عليه من قومه عنادًا كبيرًا، ومعارضة شديدة حين دعاهم إلى عبادة الله وحده لا شريك له؛ ولما كان التأسي بالغير مما يسلي الإنسان ويهون عليه ما يصيبه من الآلام وشدة المعاناة فقد ذكر الله تعالى لنبيه محمد عليه من قصص الأنبياء السابقين ما يسليه، وما يفيده في مسيرته الدعوية، ومن ذلك قصة إبراهيم عليه كما في الآيات الآتية:

## معانى الكلمات:

صدِّيقًا: الصديق: هو كثير الصدق، والذي يُصدِّق قوله بفعله.

﴿ وَاُذَكُرُ فِي ٱلْكِنَبِ إِبْرَهِمَ ﴾ أي: واذكر لقومك الذين يعبدون الأصنام خبر إبراهيم خليل الرحمن الذين هم من ذريته ويدعون أنهم على ملته ﴿ إِنَّهُ رَكَانَ صِدِّيقًا ﴾ أي: كان من أهل الصدق في حديثه وأخباره ومواعيده ﴿ نَبِيًّا ﴾ أي: قد أوحى الله إليه ونبأه.

من فوائد هذه الآية:

١- بيان منزلة إبراهيم عليكالم.

٢\_ علو المكانة يترتب عليه زيادة التكليف.

﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ يَنَأَبَتِ لِمَ تَعَبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِى عَنكَ شَيْئًا ﴾ أي: فلا يجلب لك نفعًا، ولا يدفع عنك ضررًا.



الدروس المستفادة من الآية:

 ١- أن أولى الناس بنصح الإنسان وإرشاده إلى الخير وتحذيره من الشر أقرب الناس إليه، ولا سيما والديه.

٢- بيان شدة ضلال المشركين في عبادتهم لغير الله تعالى.

٣- الإيمان بالله واليقين بألوهيته يقوى الحجة والبرهان.

فكر بين وجه ضلال المشركين من خلال هذه الآية.

.....

﴿ يَتَأْبَتِ إِنِي قَدْ جَآءَ فِي مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ ﴾ أي: إني قد اطلعت من العلم عن الله على ما لم تعلمه أنت ولا اطلعت عليه ولا جاءك ﴿ فَٱتَبِعْنِىٓ أَهْدِكَ ﴾ أرشدك ﴿ صِرَطاً سَوِيًا ﴾ أي: طريقًا مستقيمًا موصلاً إلى نيل المطلوب والنجاة من المرهوب.

من فوائد الآية:

١- الإرشاد إلى اتباع أهل العلم بالله ودينه.

٢- أن الهداية والرشاد في اتباع المرسلين وسلوك طريقهم.

﴿ يَآأَبَتِ لَا تَعۡبُدِ ٱلشَّيْطَنَ ﴾ أي: لا تطعه في عبادتك هذه الأصنام ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ كَانَ لِلرَّحْمَٰنِ عَصِيًّا ﴾ أي: مخالفا مستكبرًا عن طاعة ربه؛ ولذا طرده وأبعده فلا تتبعه فتكون مثله.

﴿ يَآأَبُتِ إِنِّيۡ أَخَافُ أَن يَمَسَكَ ﴾ أي: يصيبك ﴿ عَذَابُ مِّنَ ٱلرَّحْنَنِ ﴾ أي: على شركك وعصيانك لا آمرك به ﴿ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيًّا ﴾ أي تابعًا للشيطان.

من فوائد هاتين الآيتين:

١- أن من أطاع الشيطان في عبادة غير الله فقد عبده.

٢- التحدير من موالاة الشيطان؛ وذلك باتباعه وطاعته.

#### التقويم،

س ١: بيِّن معاني الكلمات الآتية:

﴿ صِدِيقًا ﴾ - ﴿ عَصِيًا ﴾

س٧: استخرج فائدة من قوله تعالى: ﴿ يَنَأْبَتِ لَا تَعَبُّدِ ٱلشَّيْطَانَ ﴾.

س٣: وضِّح معنى قوله تعالى: ﴿ فَأُتَّبِعْنِيٓ أَهْدِكَ صِرَطَاسَوِيًّا ﴾.

# تفسير سورة مريم

الدرس (14)

#### من الآية رقم ٤٦ إلى الآية رقم ٥٠

في الآيات السابقة ذكر الله تعالى دعوة إبراهيم عليه لأبيه وشدة نصحه له، وفي الآيات الآتية يبين الله تعالى موقف أبيه من دعوته، وموقف إبراهيم من ذلك من خلال المحاورة الآتية:

﴿ قَالَ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ ءَالِهَ تِي يَاإِبْرَهِمُ لَإِن لَّمْ تَنتَهِ لَأَرْجُمَنَّكَ وَٱهْجُرْنِي مَلِيًّا ﴿ أَن قَالَ سَكَمُ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّيَّ إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيًّا اللَّهُ وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَأَدْعُواْ رَبِّي عَسَىٰٓ أَلَّا أَكُونَ بِدُعَآءِ رَبِّي شَقِيًّا ۞ فَلَمَّا ٱعْتَزَلَهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَهَبْنَا لَهُ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَكُلَّا جَعَلْنَا نَبِيتًا ﴿ إِن وَوَهَبْنَا لَهُمْ مِّن رَّحْمَنِنَا وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِلْقِ عَلِيتًا ﴿ عَلِيتًا اللهِ عَلِيتًا اللهِ اللهِ

#### معاني الكلمات:

لأرْحُمَنَّكَ: لأشتمنك.

مليًّا: زمنًا طويلاً.

حفيًّا: لطيفًا.

#### التفسير والدروس المستفادة؛

﴿ قَالَ ﴾ أي: قال أبو إبراهيم مجيبًا له ﴿ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ ءَالِهَ تِي يَآ إِبْرَهِيمُ ۗ ﴾ أي: أزاهد فيها وتارك لعبادتها ﴿ لَإِن لَّمْ تَنتَهِ ﴾ أي: لئن لم ترجع عن مقالتك في عيبها ﴿ لَأَرْجُمُنَّكَ ﴾ أي: الأرجمنك بالحجارة أو الأشتمنك ﴿ وَٱهْجُرُنِي مَلِيًّا ۖ ﴾ أي: زمانًا طويلاً.

- \_ في هذه الآية مصداق ما جاء في آية أخرى، وهي قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِكِنَّ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءُ ﴾.
  - \_ صوت الحق هو الأقوى.
  - ـ على قدر سمو الهدف يكون حجم المعاناة.
- ﴿ قَالَ ﴾ أي: قال إبراهيم عَلَيْهِ لأبيه ﴿ سَلَمُ عَلَيْكَ ۖ ﴾ أي: أمان مني عليك، لا أعاودك بما



| تكره ﴿ سَأَسْتَغُفِرُ لَكَ رَبِّي ۖ ﴾ أي: ولكن سأسأل الله لك المغضرة، وهذا قبل أن ينهاه الله تعالى            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| عن ذلكُ ﴿ إِنَّهُۥ كَانَ بِي حَفِيًّا ﴾ أي: لطيفًا يجيبني إذا دعوته.                                          |
| نشاط: ذكر الله تعالى في آية أخرى أن إبراهيم عليه الله تعفار الأبيه بعد أن تبين له                             |
| عداوته لله تعالى، راجع سورة التوبة وانقل منها هذه الآية، ودونها هنا:                                          |
|                                                                                                               |
|                                                                                                               |
|                                                                                                               |
| من فوائد هذه الآية:                                                                                           |
| ١ ـ مراعاة الابن لأبيه بترك ما يكره، ولو كان مشركًا.                                                          |
| ٢_ مشروعية الإحسان إلى الوالدين ولو كانا مشركين.                                                              |
| ﴿ وَأَعۡتَرِلُكُمۡ وَمَا تَدۡعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ أي: أفارقكم وأفارق ما تعبدون من الأصنام                |
| ﴿ وَأَدْعُواْ رَبِّي ﴾ أي: وأعبد ربي وحده لا شريك له ﴿ عَسَىٰۤ أَلَّاۤ أَكُونَ بِدُعَآءِ رَبِّي شَقِيًّا ﴾    |
| أي: عسى أن لا أشقى بعبادتي لله، وذلك بأن يتقبل عبادتي ويثيبني عليها.                                          |
| و فَلَمَّا ٱعۡتَرَٰ لَكُمْ وَمَا يَعۡبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ وذلك بمهاجرته إلى أرض الشام ﴿ وَهَبْنَا لَهُ |
| إِسَّحَقَ وَيَعَقُّوبَ ۗ ﴾ أي: وهبنا له ابنه إسحاق، وابن ابنه يعقوب بن إسحاق؛ ليستأنس بهما                    |
| بعد مفارقته لقومه ﴿ وَكُلَّ ﴾ من إسحاق ويعقوب ﴿ جَعَلْنَا نَبِيًّا ﴾ زيادة في الكرامة                         |
| لإبراهيم عليكلا.                                                                                              |
| ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُمْ ﴾ أي: لإبراهيم وإسحاق ويعقوب ﴿ مِّن رَّحْمَئِنَا ﴾ ومن ذلك ما بسط الله لهم               |
| يْ عاجل الدنيا من سعة الرزق ومن المال والولد ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ ﴾ أي: ثناء                   |
| حسنًا وذكرًا جميلاً في الناس ﴿ عَلِيَّا ﴾ أي: رفيعًا.                                                         |
| من فوائد هاتين الآيتين:                                                                                       |
| ١_ مشروعية مفارقة الكفار والتباعد عنهم.                                                                       |
| ٢_ أن من ترك شيئًا لله تعالى عوضه الله خيرًا منه.                                                             |
| من خلال فهمك لهاتين الآيتين وضّح ذلك.                                                                         |
|                                                                                                               |
|                                                                                                               |
|                                                                                                               |

#### التقويم:

س ١: بيِّن معاني الكلمات الآتية:

س٢: من ترك شيئًا لله تعالى عوضه الله خيرًا منه، وضّح ذلك من خلال الآيات المفسرة.

س٣: وضِّع معنى قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا هُمُ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيَّا ﴾.

س٤: قال الله تعالى عن أنبيائه: إبراهيم وإسحاق ويعقوب: ﴿ وَوَهَبُنَا هُمْ مِّن رَّحْمَلِنَا ﴾،

ما المراد بذلك؟



#### أهداف تدريس الوحدة:

أتوقع في نهاية هذه الوحدة أن:

١ ـ أتعرف على اسم السورة وزمن نزولها.

٢\_أستنتج أهم موضوعات السورة.

٣ أستنتج بعض أوجه الإعجاز في السورة.

#### عناصر الوحدة:

| اسم السورة.     | ١ |
|-----------------|---|
| نوع السورة.     | ۲ |
| موضوعات السورة. | ٣ |
| شارك في الدرس.  | ٤ |
| التقويم         | ٥ |

الدرس (۱٤)

#### اسم السورة:

سورة طه.

#### نوع السورة:

مكية.

#### موضوعات السورة:

#### تناولت السورة عددًا من الموضوعات، أهمها ما يأتي:

| أرقام الآيات | الموضوع                                                                                                                                 | رقم |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ٨.٥          | بيان سعة ملك الله تعالى وإحاطة علمه بكل شيء.                                                                                            | ١   |
| ۲۳.۹         | تكليم الله تعالى لموسى عَلَيْكُم وما دار بينه وبين الله عزّ وجلّ من المحاورة،<br>وما أظهر الله له من الآيات.                            | ۲   |
| ٤١.٢٤        | تكليف موسى ﷺ بالرسالة وما منّ الله تعالى به عليه.                                                                                       | ٣   |
| ٦٠.٤٢        | الرسالة التي أرسل الله بها موسى عليه إلى فرعون وما دار بين موسى وبين فرعون من المحاورة.                                                 | ٤   |
| ٧٠.٦١        | قصة موسى ﷺ مع السحرة، وإظهار الله تعالى له عليهم.                                                                                       | ٥   |
| ٧٦.٧١        | تهديد فرعون للسحرة وموقفهم من ذلك.                                                                                                      | ٦   |
| ۸۲.۷۷        | نجاة موسى ﷺ من فرعون، وما منّ الله تعالى به على بني إسرائيل.                                                                            | ٧   |
| ۹۸.۸۳        | فتنة بني إسرائيل وإغراء السامري لهم بعبادة العجل وموقف موسى وهارون عَلَيْهَا السِّرِلْ من ذلك. اقرأ القصة من السورة ولخصها أمام زملائك. | ٨   |
| 1.1.99       | جزاء من أعرض عن القرآن الكريم.                                                                                                          | ٩   |
| 118.118      | صفات القرآن الكريم والأدب عند تعلمه.                                                                                                    | ١.  |



| أرقام الآيات | الموضوع                                                               | رقم |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------|-----|
| 177.110      | قصة آدم ﷺ مع إبليس وخروجه من الجنة.                                   | 11  |
| 177.178      | جزاء من أعرض عن ذكر الله تعالى.<br>ارجع للآيات واذكر هذا الجزاء:      |     |
| 179.174      | تقريع الكفار في عدم اعتبارهم بما حل بالأمم المكذبة قبلهم.             | ۱۳  |
| 187.180      | الحث على الصبر وإقامة ذكر الله تعالى والصلاة، وعدم الركون إلى الدنيا. | ١٤  |
| 180.188      | تعنت الكفار وبيان ضلالهم.                                             | ١٥  |

#### شارك في الدرس:

ما ذكر أعلاه بعض الموضوعات التي تناولتها السورة، وهناك موضوعات تركناها؛ لتقوم أنت باستخراجها والتعبير عنها بأسلوبك، وذلك في الجدول الآتي:

| أرقام الآيات | الموضوع | رقم |  |
|--------------|---------|-----|--|
| ٤ - ١        |         | ١   |  |
| 117 – 1•7    |         | ۲   |  |

#### التقويم،

س١: لخص قصة موسى عليه مع السحرة.

س٢: بين جزاء من أعرض عن القرآن الكريم من خلال رجوعك للآيات (٩٩.١٠١).

س٣: عن أي شيء تتحدث الآيات (١٣٢.١٣٠)؟



## تلاوة سورة طه



#### من الآية رقم ١ إلى الآية رقم ١٦

#### أهداف تدريس الوحدة:

أتوقع في نهاية هذه الوحدة أن:

١- أتلو الآيات من رقم ١ إلى رقم ١٦ من سورة طه تلاوة صحيحة.

٢ - أطبق أحكام التجويد في أثناء تلاوة السورة.

٣ أبيِّن معاني بعض الكلمات.

٤ أستنتج أبرز الأحكام والآداب الواردة في السورة.

#### توزيع السورة على الدروس:

| الآيات |    | - • • • •  | 4     |                      | - M. |
|--------|----|------------|-------|----------------------|------|
| إلى    | من | اسم السورة | الدرس | موضوع الوحدة         |      |
| ١٦     | ١  | طه         | 10    | قرآن كريم<br>(تلاوة) |      |





تفسير سورة طه



من الآية رقم ١ إلى الآية رقم ٨

#### أهداف تدريس الوحدة:

أتوقع في نهاية هذه الوحدة أن:

١ ـ أبيِّن معاني بعض الكلمات.

٢ أفسّر الآيات من ١ إلى ٨ من سورة طه تفسيرًا سليمًا.

٣ أستنتج صفات القرآن الكريم الواردة في الآيات.

#### توزيع السورة على الدروس:

| الآيات |    |            | . • 4 | - M                            |
|--------|----|------------|-------|--------------------------------|
| إلى    | من | اسم السورة | الدرس | موضوع الوحدة                   |
| ٨      | ١  | طه         | 17    | حقيقة القرآن الكريم<br>(تفسير) |





#### الدرس (١٦)

#### من الآية رقم ١ إلى الآية رقم ٨

عندما أرسل الله تعالى رسوله محمدًا على وأنزل عليه القرآن الكريم، بما يتضمنه من الأحكام الشرعية، والتكاليف الربانية، فإنه سبحانه لم يفعل ذلك ليشق على الناس، أو يحملهم ما لا يطيقون، وإنما فعل ذلك جل وعلا رحمة للعالمين، وتذكرة للمتقين، ليكون قائدًا لهم إلى جنات النعيم، ولما كان بعض الناس قد تغيب عنه هذه الحقيقة، أنزل الله تعالى مطلع سورة طه لتأكيد هذه الحقيقة، كما قال تعالى:

﴿ طه ﴿ مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَى ۚ ﴿ إِلَّا لَذَكِرَةً لِمَن يَغْشَىٰ ﴾ تَنزِيلًا مِمَّنَ خَلَقَ ٱلْأَرْضَ وَالسَّمَوَتِ ٱلْعُلَى ﴿ اللَّهُ مَن عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ اللَّهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَعْتَ ٱلثَّرَىٰ ﴿ وَإِن تَجْهَرُ بِٱلْقَوْلِ فَإِنَّهُ, يَعْلَمُ ٱلسِّرَ وَأَخْفَى فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَعْتَ ٱلثَّرَىٰ ﴿ وَإِن تَجْهَرُ بِٱلْقَوْلِ فَإِنَّهُ, يَعْلَمُ ٱلسِّرَ وَأَخْفَى فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَعْتَ ٱلثَّرَىٰ ﴿ وَإِن تَجْهَرُ بِٱلْقَوْلِ فَإِنَّهُ, يَعْلَمُ ٱلسِّرَ وَأَخْفَى فِي اللَّهُ لَا إِلَنَهُ إِلَا هُو لَهُ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْخُسْنَىٰ ﴿ اللَّهُ لِللَّا اللَّهُ لَا إِلَنَهُ إِلَا هُو لَلْهُ اللَّهُ مَا أَلُو اللَّهُ الْمُعْمَا وَمَا عَنْ الْمُ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَا هُو لَا لَا اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَاهُ إِلَا هُو لَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا أَلُو اللَّهُ الْمُ

#### معانى الكلمات:

الثرى: التراب الندى، والمراد به الأرض.

#### تفسير وفوائد الآيات،

﴿ طه ﴾ أي: يا رجل.

﴿ مَاۤ أَنزَلْنا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَى ﴾ أي: لتتعنى وتتعب ﴿ إِلَّا نَذْكِرَةً لِّمَن يَخْشَىٰ ﴾ أي: ما أنزلناه إلا عظة لمن يخشى عقاب الله فيتقيه بأداء فرائض ربه واجتناب محارمه.

﴿ تَنزِيلًا مِّمَّنَ خَلَقَ ٱلْأَرْضَ ﴾ أي: من الله الذي خلق الأرض ﴿ وَٱلسَّمَوَتِ ٱلْعُلَى ﴾ أي: العالية الرفيعة.

من فوائد هذه الآيات:

- بيان بعض حكم إنزال القرآن الكريم.



عبّر بأسلوبك لتوضيح هذه الحكم من خلال فهمك للآية.

﴿ ٱلرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ أي: علا وارتفع.

من فوائد هذه الآية:

\_إثبات علو الله تعالى على خلقه، واستوائه على عرشه على الوجه الذي يليق به سبحانه.

﴿ لَهُ, مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ أي: هو مالك ذلك ومدبره ﴿ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾ أي: من الموجودات ﴿ وَمَا تَحْتَ ٱللَّرَىٰ ﴾ أي: وما تحت الأرض.

من فوائد هذه الآية:

ـ بيان سعة ملك الله تعالى، وإحاطته بكل شيء.

- الإشارة إلى وجوب طاعة الله تعالى والعمل بكتابه؛ لأنه هو الخالق والمالك لكل ما في السماوات وما في الأرض، فكما أن له الخلق، فكذلك له الأمر.

﴿ وَإِن تَجْهَرُ بِالْقُولِ ﴾ أي: تعلن به ﴿ فَإِنَّهُ، يَعْلَمُ ٱلسِّرَ الإنسان في نفسه فلم يبده لأحد ﴿ وَأَخْفَى ﴾ أي: وما هو أخفى من السر: وهو ما لا يعلم الإنسان مما هو كائن ولما يكن بعد.

من فوائد هذه الآية:

ـ بيان أن الله تعالى هو المستحق للعبودية وحده لا شريك له.

#### التقويم:

س : بيّن معاني الكلمات الآتية:

س٢: في الآيات إشارة إلى وجوب طاعة الله تعالى والعمل بكتابه، حدّد الآيات الدالة على ذلك، مع التوضيح.

س٣: استخرج فائدة من قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾.

س؛ فسر قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَجْهَرْ بِٱلْقَوْلِ فَإِنَّهُ، يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ وَأَخْفَى ﴾.



## الوحدة التاسعة



## تلاوة سورة طه



#### أهداف تدريس الوحدة:

أتوقع في نهاية هذه الوحدة أن:

١- أتلو من الآية رقم ١٧ إلى الآية رقم ٨٩ من سورة طه تلاوة صحيحة.

٢ أطبق أحكام التجويد في أثناء تلاوة السورة.

٣ أبيِّن معاني بعض الكلمات.

٤ أستنتج أبرز الأحكام والآداب الواردة في السورة.

#### توزيع السورة على الدروس:

| الآيات |    | - • • • •        | .•1 | - M           |
|--------|----|------------------|-----|---------------|
| إلى    | من | الدرس اسم السورة |     | موضوع الوحدة  |
| ٣٦     | 1٧ | طه               | 17  |               |
| ٤٨     | ٣٧ | طه               | 1.4 |               |
| ٥٩     | ٤٩ | طه               | 19  | " <b>\</b> [" |
| 79     | ٦٠ | طه               | ۲٠  | تلاوة         |
| ٧٩     | ٧٠ | طه               | ۲۱  |               |
| ۸٩     | ۸٠ | طه               | 77  |               |



## تفسير سورة طه



من الآية رقم ٩ إلى الآية رقم ٨٣

#### أهداف تدريس الوحدة:

أتوقع في نهاية هذه الوحدة أن:

١ ـ أبيِّن معاني بعض الكلمات.

٢ أفسر الآيات من ٩ إلى ٨٢ من سورة طه تفسيرًا سليمًا.

٣\_ أبيِّن بداية الوحى لموسى عَلَيْكَامٍ.

٤ أذكر معجزات موسى عليها.

ه أستنتج أفضال الله تعالى على موسى عليه.

٦- أبيِّن مواقف المواجهة بين موسى عليه وفرعون.

٧ أبيِّن فضل الله تعالى على قوم موسى عليه النجاة من فرعون.

٨ ـ أستنتج الفوائد والعبر من قصة موسى عليكلم.

٩ أزداد يقينًا بنصرة الحق على الباطل.



#### توزيع السورة على الدروس:

| 7                    | الدرس | 7 . 1 . 1  | الإَب | بات |
|----------------------|-------|------------|-------|-----|
| موضوع الوحدة الدر    |       | اسم السورة | من    | إلى |
| ۳-                   | 77    | طه         | ٩     | ١٦  |
| ٤.                   | 71    | طه         | 17    | 77  |
| '0                   | 70    | طه         | 78    | ٣٦  |
| ٦                    | 77    | طه         | ٣٧    | ٤١  |
|                      | YV    | طه         | ٤٢    | 0 * |
| قصة موسى عَلَيْتَاهِ | YA    | طه         | ٥١    | ٦٥  |
| 4                    | 44    | طه         | ٥٧    | ٦٤  |
| •                    | ۳۰    | طه         | ٦٥    | ٧١  |
| 1                    | ۳۱    | طه         | ٧٢    | ٧٦  |
| Υ.                   | ٣٢    | طه         | ٧٧    | ٨٢  |



# تفسير سورة طــه



الدرس (۲۳)

#### من الآية رقم ٩ إلى الآية رقم ١٦

بينما كان موسى على هو وأهله في طريقه عائدًا إلى مصر بعد أن غاب عنها أكثر من عشر سنين، أضل الطريق، فنزل في مكان بين شعاب وجبال في برد وشتاء وسحاب وظلام وضباب، وجعل يقدح بزند معه ليشعل النار، فلم يقدح شيئًا، ولم يخرج منه شرر، فينما هو كذلك إذ رأى نارًا من بعيد ظهرت له من جانب جبل الطور، فذهب في إلى حيث النار، وهناك كلمه الله تعالى وأوحى إليه، كما تتحدث عن ذلك الآبات الآتية:

المقدس: المطهر.

فتردى: فتهلك.

#### معاني الكلمات:

قبس: شعلة من نار.

طوى: اسم الوادي المقدس.

#### تفسير وفوائد الآيات؛

﴿ وَهَلُ أَتَنكَ ﴾ يا محمد ﴿ حَدِيثُ مُوسَىٰ ﴾ أي: خبره وقصته. ﴿ إِذْ رَءَا نَارًا فَقَالَ لِأَهَلِهِ ﴾ أي: لزوجته ﴿ أَمُكُثُوا ﴾ أي: أقيموا في مكانكم ﴿ إِنِّيَ ءَانَيتُ كُم مِّنَهَا بِقَبَسٍ ﴾ أي: بشعلة من نار ﴿ أَوْ أَجِدُ عَلَى النَّارِ هُدًى ﴾ أي: بشعلة من نار ﴿ أَوْ أَجِدُ عَلَى النَّارِ هُدًى ﴾ أي: من يهديني ويدلني على الطريق.



﴿ فَلُمَّآ أَنْنَهَا ﴾ أي: النار واقترب منها ﴿ نُودِيَ يَكُمُوسَيَّ ﴾. ﴿ إِنِّيَّ أَنَّا رَبُّكَ ﴾ أي: الذي يكلمك ويخاطبك ﴿ فَأَخْلَعْ نَعْلَيْكَ ﴾ انزعهما؛ تعظيمًا للبقعة ﴿ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدِّسِ ﴾ أي: المطهر ﴿ طُوَّى ﴾ هو اسم للوادي. الدروس المستفادة: ١- اثبات صفة الكلام لله تعالى. ٢- وجوب رعاية الرجل لأهل بيته كما فعل موسى عليه مع أهله. ٣- الأخذ بالأسباب لا ينافي التوكل فإن موسى عليه بحث عن الأسباب التي يحصل بها الدفء. ﴿ وَأَنَا ٱخْتَرْتُكَ ﴾ أي: اصطفيتك برسالاتي على جميع الناس ﴿ فَأَسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى ﴾ أي: فاستمع الآن ما أقول لك وأوحيه إليك. ﴿ إِنَّنِيَّ أَنَا ٱللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَّا فَأَعْبُدُنِ ﴾ أي: وحدني بالعبادة ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِيٓ ﴾ أي: لتذكرني فيها. من فوائد هاتين الآيتين: ١- تقرير توحيد الألوهية، وأن الدعوة إلى (لا إله إلا الله) دعوة جميع الرسل. ٢ ـ وجوب إقامة الصلاة وبيان الحكمة من ذلك وهو ذكر الله تعالى. ﴿ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ ءَانِيَةً ﴾ أي: قائمة لا محالة وكائنة لا بد منها ﴿ أَكَادُ أُخْفِيهَا ﴾ أي: لا أطلع عليها أحدًا. ﴿ لِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَىٰ ﴾ أي: بما تعمل من خير وشر ﴿ فَلَا يَصُدَّنَّكَ عَنْهَا ﴾ أي: فلا يصرفنك عن الإيمان بالساعة والعمل لها ﴿ مَن لَّا يُؤْمِنُ بِهَا ﴾ أي: لا يصدق بها ﴿ وَأَتَّبُعَ هَوَكُ فَتَرْدَىٰ ﴾ أي: فتهلك وتعطب. الدروس المستفادة من هاتين الآيتين: ١- إثبات يوم القيامة، وبيان الحكمة منه.

٢- النهى عن الغفلة عن يوم القيامة، ووجوب الاستعداد له بالعمل الصالح.

من خلال فهمك للآيات بين هذه الحكمة.

#### التقويم،

س : بين معاني الكلمات الآتية:

س٢: لماذا أمر الله تعالى موسى عليه بخلع نعليه عندما كان في الوادي المقدس؟

س٣: ما الحكمة من الأمر بإقامة الصلاة؟

س؛ الدعوة إلى (لا إله إلا الله) دعوة جميع الرسل، ما الآية الدالة على ذلك؟



#### الدرس (۲٤)

#### من الآية رقم ١٧ إلى الآية رقم ٢٣

حين أراد الله تعالى أن يبعث موسى على إلى فرعون لدعوته إلى الله، أراد سبحانه أن يهيئ موسى لهذه المهمة الكبيرة، فيريه من البراهين والآيات الدالة على عظمة الله وقدرته الباهرة ما يجعله أثبت جنانًا وأصلب في الحق في مواجهة جبروت فرعون وطغيانه، ولتكون له أيضًا علامات تدل على صدقه، وأنه نبي مرسل من عند الله تعالى، ومن هذه الآيات والبراهين ما جاء في الآيات الآتية:

﴿ وَمَا تِلْكَ بِيمِينِكَ يَمُوسَىٰ ﴿ ﴿ قَالَ هِى عَصَاىَ أَتَوَكَّوُا عَلَيْهَا وَأَهُشُ بِهَا عَلَى عَنَى وَلِى فِيهَا مَثَارِبُ أُخْرَىٰ ﴿ ﴾ قَالَ أَلْقِهَا يَمُوسَىٰ ﴿ ﴾ فَأَلْقَنَهَا فَإِذَا هِى حَيَّةُ تَسْعَىٰ غَنَيمِى وَلِى فِيهَا مَثَارِبُ أُخْرَىٰ ﴿ ﴾ قَالَ أَلْقِهَا يَمُوسَىٰ ﴿ ﴾ فَأَلْقَنَهَا فَإِذَا هِى حَيَّةُ تَسْعَىٰ فَنَ عَلَى فَالَ خُذُهَا وَلَا تَخَفَّ سَنُعِيدُهَا سِيرَتَهَا ٱلْأُولَىٰ ﴿ ﴾ وَأَضْمُمْ يَدُكَ إِلَى جَنَاحِكَ تَخْرُجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوَةٍ ءَايَةً أُخْرَىٰ ﴿ ﴾ لِلْرُيكَ مِنْ ءَاينَتِنَا ٱلْكُبْرَى ﴿ ﴾ فَا لَمُنْ اللهُ اللهُ وَاللَّهُ مِنْ عَيْرِ سُوَةٍ ءَايَةً أُخْرَىٰ ﴾ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ

#### معاني الكلمات:

أتوكأ: أعتمد.

جناحك: جناح الإنسان: عضده إلى أصل إبطه.

#### تفسير وفوائد الآيات؛

﴿ وَمَا تِلْكَ بِيمِينِكَ يَكُوسَىٰ ﴾ استفهام تقرير، والمقصود منه: تنبيه موسى على النها على أنها عصاه التي يعرفها، حتى إذا قلبها حية علم أنها معجزة عظيمة.

﴿ قَالَ هِى عَصَاى أَتَوَكَّوُا عَلَيْهَا ﴾ أي: أعتمد عليها في حال المشي ﴿ وَأَهُشُّ بِهَا عَلَى غَنَمِى ﴾ أي: أهز بها الشجرة ليتساقط ورقها لترعاه غنمي ﴿ وَلِيَ فِيهَا مَنَارِبُ أُخْرَى ﴾ أي: حوائج أخرى غير ذلك.

الدروس المستفادة من هاتين الآيتين:

١- أن العمل رفعة لصاحبه وليس منقصة أو عيبًا له.

#### فكر كيف تفهم ذلك من الآيات؟

٢\_ مشروعية الإحسان إلى الحيوان.

﴿ قَالَ أَلْقِهَا يَكُمُوسَىٰ ﴾ أي: ألق هذه العصاعلى وجه الأرض.

﴿ فَأَلْقَهُمَا فَإِذَا هِي حَيَّةً ﴾ أي: صارت في الحال حية عظيمة ﴿ شَعَىٰ ﴾ أي: تمشي وتضطرب.

﴿ قَالَ خُذُهَا وَلَا تَخَفُّ سَنُعِيدُهَا سِيرَتَهَا ٱلْأُولَى ﴾ أي: إلى هيئتها الأولى التي كانت عليها. ﴿ وَٱضْمُمْ يَدَكَ إِلَى جَنَاحِكَ ﴾ أي: اجعل كفك تحت عضدك ﴿ تَخُرُجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوَّ اِنَ مَن غير برص أو عيب ﴿ ءَايَةً أُخُرَىٰ ﴾ أي: علامة أخرى لك على صدقك. ﴿ لِنُرِيكَ مِنْ ءَايكِتِنَا ٱلْكُبْرَى ﴾ أي: من أدلتنا الكبرى على عظيم سلطاننا وقدرتنا. من فوائد هذه الآبات:

١- تأييد الله تعالى لرسله بالمعجزات هداية للناس وإقامة للحجة عليهم.

٢ - بيان عظيم قدرة الله تعالى في تغيير طبيعة الأشياء، وتصريفها كيف يشاء.

| الأيات: | ك من خلال | مثل لذا                                 | عڪو |
|---------|-----------|-----------------------------------------|-----|
| •••••   |           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 1   |

#### التقويم:

س ا: بين معاني الكلمات الآتية:

﴿ أَتُوكَ وُأُهُ اللَّهِ ﴿ وَأَهُمُّ ﴾ - ﴿ مَنَارِبُ ﴾ - ﴿ سِيرَتَهَا ﴾ - ﴿ جَنَاحِكَ ﴾

س٢: اختار الله تعالى موسى عليه لرسالته مع أنه كان راعي غنم، ما الذي تستفيده من ذلك؟

س٣: وضّح معنى قوله تعالى: ﴿ وَأَضْمُمْ يَدَكَ إِلَىٰ جَنَاحِكَ ﴾.

س٤: اذكر استخدامات موسى عليس العصاه.

#### الدرس (۲۵)

#### من الآية رقم ٢٤ إلى الآية رقم ٣٦

بعد أن أرى الله تعالى موسى آياته، وأيده بمعجزاته الباهرة الدالة على صدقه، أمره الله تعالى بالذهاب إلى فرعون ودعوته إلى الله تعالى كما في الآيات الآتية:

﴿ اَذْهَبَ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ، طَغَىٰ ﴿ ثَا قَالَ رَبِ اَشْرَحْ لِى صَدْرِى ﴿ وَيَسِّرُ لِيَ أَمْرِى ﴿ وَاَخْدُلُ عُونَ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ مَلَ اللَّهُ مَا أَمْرِى ﴿ وَاَخْدَلُ لِى وَزِيرًا مِّنْ أَهْلِى ﴿ اَ هَدُونَ أَخِى ﴿ آَ اَمْرِى ﴿ آَ اَخْدَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّه

#### معاني الكلمات:

أزري: ظهري.

طغى: جاوز الحد.

#### تفسير وفوائد الآيات؛

﴿ أَذْهَبُ إِلَى فِرْعَوْنَ ﴾ فادعه إلى عبادتي ﴿ إِنَّهُ، طَغَىٰ ﴾ أي: جاوز الحد في العصيان والتمرد حيث ادعى الربوبية.

من فوائد هذه الآية:

\_ مشروعية دعوة الناس إلى الله تعالى، ولو كانوا من الطغاة.

﴿ قَالَ رَبِّ ٱشْرَحْ لِي صَدْرِى ﴾ أي: وسعه للحق؛ حتى يحتمل الوحي والمشاق ورديء الأخلاق من فرعون وجنده.

﴿ وَيُسِّرِّ لِيَ أُمِّرِى ﴾ أي: سهل علي ما أمرتني به من تبليغ الرسالة إلى فرعون.

﴿ وَٱحْلُلُ ﴾ أي: أطلق ﴿ عُقْدَةً مِن لِسَانِي ﴾ وكانت في لسانه لثغة لا يستطيع معها الإفصاح في كلامه ﴿ يَفْقَهُواْ قَوْلِي ﴾ أي: كي يفهموا كلامي.

﴿ وَٱجْعَل لِّي وَزِيرًا ﴾ أي: معينا وظهيرا ﴿ مِّنْ أَهْلِي ﴾.

﴿ هَٰرُونَ أَخِى ﴾ وكان هارون أفصح لسانًا من موسى.

﴿ ٱشَدُدُ بِهِ عَ أُزْرِي ﴾ أي: قو به ظهري.

﴿ وَأَشْرِكُهُ فِي آَمْرِي ﴾ أي: اجعله شريكي في النبوة والرسالة.

﴿ كُنَّ نُسُبِّحُكَ كَثِيرًا ﴾ أي: نصلي لك وننزهك بالتسبيح كثيرًا.

﴿ وَنَذَكُّرُكَ كَثِيرًا ﴾ أي: نحمدك ونثني عليك كثيرًا بما أوليتنا من نعمك.

﴿ إِنَّكَ كُنْتَ بِنَا بَصِيرًا ﴾ أي: خبيرًا عليمًا لا يخفى عليك من أفعالنا شيء.

﴿ قَالَ ﴾ الله تعالى: ﴿ قَدُ أُوتِيتَ ﴾ أي: أعطيت ﴿ سُؤُلُكَ ﴾ أي: جميع ما سألته ﴿ يَمُوسَىٰ ﴾.

من فوائد هذه الآيات:

١- وجوب اللجوء إلى الله تعالى في كل ما يُهم العبد.

٢\_ مشروعية استعانة الداعي إلى الله تعالى بمن يعينه على مهام الدعوة.

٣ـ فضيلة التسبيح والذكر، والتوسل إلى الله تعالى بأسمائه وصفاته.

#### التقويم،

س ١: بين معاني الكلمات الآتية:

س۲: لماذا سأل موسى عليه أن يشرح له صدره؟

س٣: يشرع التوسل إلى الله تعالى بأسمائه وصفاته، ما الآية الدالة على ذلك؟

س٤: وضّح معنى قوله تعالى: ﴿ ٱشُّدُدْ بِهِ مَ أَزْرِي ﴾.







#### من الآية رقم ٣٧ إلى الآية رقم ٤١

منّ الله تعالى على موسى على المعالله ما سأل كما في الآيات السابقة، ولما كان الله تعالى قد منّ عليه بنعم أخرى؛ حيث خلصه من المحن التي واجهته في حياته قبل الرسالة، ذكره الله تعالى بذلك كما في الآيات الآتية؛ تثبيتًا لقلبه، وتذكيرًا له بأن الذي نجاه من تلك المحن سينجيه من فرعون وبطشه:

﴿ وَلَقَدُ مَننًا عَلَيْكَ مَرَّةً أُخْرَى ﴿ ﴿ آَا اللَّهَ إِلَا أَوْحَيْنَا إِلَى أُمِكَ مَا يُوحَى ﴿ آَا أَنِ اَقَذِفِيهِ فِ التَّابُوتِ فَأَقْذِفِيهِ فِ الْلَيْمِ فَلْمُلْقِهِ الْلَيْمُ بِالسَّاحِلِ يَأْخُذُهُ عَدُوُّ لِي وَعَدُوُّ لَهُ وَالْقَيْتُ عَلَيْكَ عَجَبَّةً مِنِي فَأَفْرَنَ عَلَى عَلَى

### معاني الكلمات:

التابوت: الصندوق.

الدرس

(77)

اليم: البحر.

#### تفسير وفوائد الآيات:

﴿ وَلَقَدُ مَنَنَّا عَلَيْكَ ﴾ أي: أنعمنا عليك ﴿ مَرَّةً أُخْرِي ﴾ أي: قبل هذه المرة.

﴿ إِذْ أُوحَيْنَا إِلَى أُمِّكَ مَا يُوحَى ﴾ أي: ألهمناها ما يلهم الإنسان من الصواب.

 قال عكرمة: ما رآه أحد إلا أحبه ﴿ وَلِئُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِيٓ ﴾ أي: ولتربى بمرآي ومنظر مني. من فوائد هذه الآيات:

ـ بيان عناية الله تعالى بعباده ولطفه بهم.

إِذْ تَمْشِى أُخْتُكُ ﴾ أي: تتبعك لتتعرف على خبرك وما يكون من أمرك ﴿ فَنَقُولُ هَلُ أَذُلُكُم عَلَى مَن يَكُفُلُهُ وَ عَلَى مَن يَكُفُلُه وَ إِن هَا أَدلكم على من يضمه إليه فيحفظه ويرضعه ويربيه؛ وذلك أنه كان لا يقبل ثدي امرأة، فدلتهم أخته على أمه -وهم لا يعلمون أنها أمه- فقبل ثديها ﴿ فَرَجَعْنَكَ إِلَى ٓ أُمِكَ كَى لَقَر عَيْنُها ﴾ بسلامتك ونجاتك من القتل والغرق في ثديها ﴿ وَلَا تَحَرْنَ عَليك خوفًا من فرعون أن يقتلك ﴿ وَقَنَلْتَ نَفْسًا ﴾ اليم ﴿ وَلَا تَحَرْنَ عَليك خوفًا من فرعون أن يقتلك ﴿ وَقَنَلْتَ نَفْسًا ﴾ يعني القبطي الذي قتله موسى على حين استغاثه عليه الإسرائيلي ﴿ فَنَجَيْنَكَ مِنَ ٱلْغَمِّ ﴾ الذي حصل لك بسبب عزم آل فرعون على قتلك ﴿ وَفَنَتُكَ فُلُونًا ﴾ أي: اختبرناك اختبارًا بما وقعت فيه من المحن ﴿ فَلَبِثُتَ ﴾ أي: فمكثت بعد خروجك من مصر خوفًا من القتل ﴿ سِنِينَ فِي ٓ أُهَلِ مَذْينَ ﴾ ترعى الأغنام وكانت مدة ذلك عشر سنين ﴿ ثُمَّ جِئْتَ عَلَى قَدَرٍ يَمُوسَى كُمُوسَى ﴾ أي: على الموعد الذي قدر الله أنه يوحي إليك فيه بالرسالة.

﴿ وَٱصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي ﴾ أي: اصطفيتك واخترتك لوحيي ورسالتي.

من فوائد هاتين الآيتين:

١- لطيف صنع الله تعالى وجميل تدبيره، حيث نجى موسى ﷺ من فرعون وكيده.

٢ ـ أن ابتلاء الله تعالى لعبده لا ينافي محبته له.

|       | كيف تستدل على ذلك من الايات؟            | فكر   |
|-------|-----------------------------------------|-------|
|       |                                         |       |
|       | •••••                                   | ••••• |
|       |                                         | ••••• |
|       |                                         |       |
|       |                                         |       |
| ••••• | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ••••• |

#### التقويم،

س١: بين معاني الكلمات الآتية:

س٧: وضّح معنى قوله تعالى: ﴿ وَلِئُصَنَعَ عَلَىٰ عَيْنِيٓ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَأَصَطَنَعْتُكَ لِنَفْسِى ﴾.

س٣: من خلال فهمك للآيات وضّح كيف أعاد الله تعالى موسى عليه إلى أمه دون أن يؤذيه فرعون، مع أنه ولد في السنة التي كان فرعون يقتل فيها من يولد من بني إسرائيل.

س٤: اقرأ الآيات بتمعن واستخرج منها المحن التي مرّ بها موسى عليكم.





الدرس (۲۷)

#### من الآية رقم ٤٢ إلى الآية رقم ٥٠

يحتاج الداعي إلى الله تعالى إلى الأمور التي تعينه على أداء مهمته؛ وتبليغ رسالته؛ ولذلك أرشد الله تعالى نبيه موسى عليه إلى بعض الأمور التي تكفل له النجاح في دعوته لفرعون كما في الآيات الآتية:

﴿ اَذْهَبُ أَنتَ وَأَخُوكَ بِاَيْتِي وَلَا نَيْيا فِي ذِكْرِي ﴿ اَذْهَبَا إِلَى فِرْعَوْنَ إِنّهُ مَلَعَى ﴿ اَذْهَبَا إِلَى فِرْعَوْنَ إِنّهُ مَلَعَى ﴿ اَفَ فَقُولًا لِيّنَا لَعَلَا أَوْ اَن يَطْعَى ﴿ اَنْ اَلْعَالُهُ وَقُولًا لِيّنَا أَوْ اَن يَطْعَى ﴿ اَنْ اللَّهُ عَلَا كَالْمَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَنِ اللَّهُ عَلَى مَنَ اللَّهُ عَلَى مَن اللَّهُ عَلَى مَا عَلَى عَلَى مَن كُذَا اللَّهُ عَلَى مَن اللَّهُ عَلَى مَا عَلَى عَلَى مَن اللَّهُ عَلَى مَن اللَّهُ عَلَى مَا عَلَى عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى مَا عَلَى عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى مَا عَلَا عَلَى مَا عَلَى عَ

#### معانى الكلمات:

تنيا: تضعفا وتَفْتُرا. يعجل بالعقوبة.

#### تفسير وفوائد الآيات:

﴿ اَذَهَبُ أَنتَ وَأَخُوكَ ﴾ وهو...... ﴿ بِاَيَاتِي ﴾ أي: بحججي وبراهيني ومعجزاتي إلى فرعون ﴿ وَلَا نَنيا فِي ذِكْرِي ﴾ أي: ولا تضعفا وتَفْتُرا فِي ذكري، بل أكثرا من ذكري؛ ليكون عونًا لكما في مواجهة فرعون.

﴿ اَذْهَبَآ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَعَىٰ ﴾ أي: الله أَي أَيْ أَي أَنْ مَكُلُ الله أَي فَقُولًا لَهُ وَوَلًا لَيْنَا ﴾ أي: يتعظ أو يخاف الله أي: تكلما معه بكلام رقيق لين سهل ﴿ لَّعَلَّهُ مِ يَلَاكُرُ أَوْ يَخَشَىٰ ﴾ أي: يتعظ أو يخاف الله تعالى فيؤمن.

من فوائد هاتين الآيتين:

١- أهمية ذكر الله تعالى في تسهيل المهام والإعانة على مشاق التكاليف.



٢\_ مشروعية استعمال اللين والرفق في الدعوة إلى الله تعالى حتى مع أشد الطغاة.

﴿ قَالَا رَبُّنَا إِنَّنَا نَخَافُ أَن يَفْرُطُ عَلَيْنَا ﴾ أي: يعجل علينا بالقتل والعقوبة ﴿ أَو أَن يَطْغَىٰ ﴾ أي: يجاوز الحد في الإساءة إلينا.

﴿ قَالَ لَا تَخَافَأً إِنَّنِي مَعَكُما ﴾ بالعون والنصرة والتأييد ﴿ أَسَمَعُ ﴾ ما يجري بينكما وبينه ﴿ وَأَركُ ﴾ ما تفعلان ويفعل، لا يخفى علي من ذلك شيء.

من فوائد هاتين الآيتين؛

ـ إثبات معية الله تعالى لأوليائه وصالحي عباده بنصرهم وتأييدهم.

﴿ فَأُنِياهُ فَقُولًا إِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ ﴾ أرسلنا إليك ﴿ فَأَرْسِلُ مَعَنَا بَنِي ٓ إِسْرَةِ يلَ ﴾ أي: خل عنهم وأطلقهم ﴿ وَلَا تُعَلِّمُ مُ أَي: لا تتعبهم في العمل. وكان بنو إسرائيل عند فرعون في عناب شديد؛ يذبح أبناءهم ويستحيي نساءهم ويكلفهم من العمل ما لا يطيقونه ﴿ قَدْ جِئْنَكَ عِناكِ مِن رّبِّكَ ﴾ أي: بدلالة ومعجزة من ربك. يعني: اليد البيضاء والعصا ﴿ وَالسَّلَامُ ﴾ من عذاب الله ﴿ عَلَى مَنِ اتّبَعَ الْمُدُكَى ﴾ فأسلم.

﴿ إِنَّا قَدْ أُوحِى اللَّهِ مَن الله تعالى ﴿ أَنَّ ٱلْعَذَابَ عَلَى مَن كُذَّبَ ﴾ بآيات الله ﴿ وَتَوَلَّى ﴾ أي: أعرض عن الإيمان بالله.

من فوائد هاتين الآيتين:

ـ بيان أن السلامة من عذاب الدنيا والآخرة هي لمن اتبع هدى الله تعالى.

﴿ قَالَ فَمَن رَّبُّكُما يَمُوسَى ﴾ قال ذلك فرعون الموسى إنكارًا منه الوجود الله سبحانه وتعالى. ﴿ قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِى أَعُطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلِقَهُ ، ﴾ أي: أعطي كل شيء صورته وشكله الذي يناسب وظيفته؛ فأعطى العين الهيئة التي تناسب الإبصار، وأعطى الأذن الشكل الذي يوافق الاستماع، وهكذا ﴿ ثُمُّ هَدَىٰ ﴾ أي: ثم أرشد إلى كيفية الانتفاع بما أعطى من ذلك.

من فوائد هاتين الآيتين:

١- بيان كِبْر فرعون وصلفه وطغيانه.

٢ ـ بيان معنى من معاني ربوبية الله تعالى لخلقه.

فكر وضّح هذا المعنى من خلال تفسير الآيات.

### التقويم،

سا: بين معاني الكلمات الآتية:

س٢: في الآيات إشارة إلى فائدة من فوائد ذكر الله تعالى، اذكرها.

س٣: كان بنو إسرائيل عند فرعون في عذاب شديد، ما نوع هذا العذاب؟

س٤: اشرح قوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِيٓ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ مُمَّ هَدَىٰ ﴾.

سه: استخرج فائدة من قوله تعالى: ﴿ قَالَ لَا تَخَافَأً إِنَّنِي مَعَكُما آ ﴾.







الدرس (۲۸)

#### من الآية رقم ٥١ إلى الآية رقم ٥٦

لا زال السياق في ذكر ما دار بين موسى في وبين فرعون من المحاورة بعد أن ذهب إليه لتبليغه ما أرسله الله تعالى به، قال الله تعالى:

﴿ قَالَ فَمَا بَالُ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَى ﴿ أَنَ قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي فِي كِتَابِ لَا يَضِلُ رَبِّي وَلَا يَسَى اللهُ الذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا وَأَنزَلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ قَالَا أَنْ وَاللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَآءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ قَالَةً فَا أَوْ وَمَنْ اللَّهُ مَا أَنْ عَلَمُ أَلَا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللل

#### معاني الكلمات:

سلك: سهل.

النهي: العقول.

ما بال: ما شأن وما حال؟

أزواجًا: أصنافًا.

#### تفسير وفوائد الآيات؛

﴿ قَالَ ﴾ أي: قال فرعون لموسى ﴿ فَمَا بَالُ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَى ﴾ أي: فما شأن الأمم الخالية الذين لم يعبدوا ربك بل عبدوا غيره ﴿ قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِّى ﴾ أي: علم هذه الأمم فيما فعلت من ذلك عند ربي، وسيجازيهم به ﴿ فِي كِتَابِ ﴾ أي: مثبت في كتاب وهو اللوح المحفوظ وكتاب الأعمال ﴿ لَّا يَضِلُّ رَبِّي ﴾ أي: لا يخطئ ربي شيئًا من أعمالهم ﴿ وَلَا يَسَى ﴾ شيئًا من ذلك.

من فوائد هاتين الآيتين:

١- أن المشروع لمن سئل عما لا يعلم أن يكل علمه إلى عالمه وهو الله جل وعلا.

٢\_ أن جميع أعمال بني آدم محصاة عليهم، ومحفوظة عند الله تعالى، لا يضيع منها شيء.

٣ تنزيه الله جل وعلا عن الخطأ والنسيان.

﴿ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ مَهَدًا ﴾ أي: قرارًا تستقرون عليها ﴿ وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا ﴾ أي: وجعل لكم فيها طرقًا تسلكونها وتمشون فيها ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً ﴾ أي: مطرًا ﴿ فَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً ﴾ أي: مطرًا ﴿ فَأَخْرَجْنَا بِدِة ﴾ أي: بذلك الماء ﴿ أَزُورَجًا ﴾ أي: أصنافًا ﴿ مِّن نَبَاتٍ شَتَى ﴾ أي: من مختلف الألوان والطعوم والمنافع.

﴿ كُلُواْ ﴾ منها ﴿ وَٱرْعَوْاْ أَنْعَامَكُمْ ﴾ فيها ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَأَيْتِ ﴾ أي: لدلالات وعلامات تدل على وحدانية الله تعالى وأنه لا إله غيره ولا رب سواه ﴿ لِلْأُولِي ٱلنَّهَىٰ ﴾ أي: لذوي العقول السليمة.

﴿ مِنْهَا ﴾ أي: من الأرض ﴿ خَلَقَنَكُمْ ﴾ أي: خلقنا أباكم آدم ﴿ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ ﴾ أي: بعد الموت ﴿ وَمِنْهَا أَخُرِجُكُمْ مَارَةً ﴾ مرة ﴿ أُخُرَىٰ ﴾ يوم البعث.

من فوائد هذه الآيات:

١- الاستدلال بالآيات الكونية على الخالق عزّ وجلّ وقدرته وألوهيته.

٢ منة الله تعالى على عباده ورحمته بهم حيث يسر لهم أنواع المطاعم والمشارب.

٣ بيان أصل خلق الإنسان.

﴿ وَلَقَدُ أَرَيْنَهُ ﴾ أي: أرينا فرعون ﴿ ءَايَنِنَا كُلَّهَا فَكَذَّبَ وَأَبَى ﴾ أي: ورفض أن يقبل من موسى وهارون ما جاءا به من عند ربهما من الحق استكبارًا وعنادًا.

من فوائد هذه الآية:

ـ بيان موقف فرعون من آيات الله تعالى وحججه الدالة على صدق موسى عليك.

#### التقويم:

س ا: بيّن معاني الكلمات الآتية:

﴿ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَى ﴾ - ﴿ يَضِلُ ﴾ - ﴿ وَسَلَكَ ﴾ - ﴿ النُّهَى ﴾ - ﴿ النُّهَى ﴾

س٢: استخرج فائدة من قوله تعالى: ﴿ لَّا يَضِلُّ رَبِّي وَلَا يَسَى ﴾.

س٣: ما المراد بالكتاب في قوله تعالى: ﴿ قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي فِي كِتَابِ ﴾؟

س٤: ما موقف فرعون من آيات الله تعالى وحججه الدالة على صدق موسى عليه؟



#### الدرس (44)

#### من الآية رقم ٥٧ إلى الآية رقم ٦٤

ذكر الله تعالى في الآية السابقة أنه أرى فرعون على يد موسى عليه آياته الدالة على وحدانيته، ومن هذه الآيات إلقاء موسى لعصاه وتحولها إلى ثعبان عظيم، وإخراج يده بيضاء من غير سوء، فلما رأى فرعون ذلك زعم أنه سحر، وقال لموسى ما حكى الله تعالى في الآيات الآتية: ﴿ قَالَ أَجِئُتَنَا لِتُخْرِجَنَا مِنْ أَرْضِنَا بِسِحْرِكَ يَكُمُوسَىٰ ﴿ فَالْنَا تِينَكَ بِسِحْرِ مِثْلِهِ عَالَجْعَلْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكَ مَوْعِدًا لَّا نَخْلِفُهُ مَغَنُ وَلَا أَنتَ مَكَانًا سُوِّى ١٠٠ قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ ٱلزِّينَةِ وَأَن يُحْشَرَ ٱلنَّاسُ ضُحَى ١٠٠ فَتَوَلَّى فِرْعَوْنُ فَجَمَعَ كَيْدَهُ رُثُمَّ أَتَى ١٠٠ قَالَ لَهُم مُّوسَى وَيْلَكُمْ لَا تَفْتَرُواْ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا فَيُسْحِتَّكُم بِعَذَابٍّ وَقَدْ خَابَ مَنِ ٱفْتَرَىٰ ﴿ ۚ فَأَنْ زَعُواْ أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ وَأَسَرُّواْ ٱلنَّجْوَىٰ ﴿٣﴾ قَالُوٓاْ إِنْ هَلَانِ لَسَاحِرَانِ يُربِيَانِ أَن يُخْرِجَاكُم مِّنَ أَرْضِكُم بِسِحْرِهِمَا وَيَذْهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ ٱلْمُثْلَىٰ ﴿ اللَّهِ فَأَجْمِعُواْ كَيْدَكُمْ ثُمَّ ٱتْتُواْ صَفًّا وَقَدْ أَفْلُحُ ٱلْيُوْمَ مَنِ ٱسْتَعْلَىٰ ﴿ اللَّهُ ﴾

#### معانى الكلمات:

مكانًا سُوى: منتصفًا.

النحوى: السِّر.

## تفسير وفوائد الآيات:

﴿ قَالَ ﴾ فرعون ﴿ أَجِئَتَنَا لِتُخْرِجَنَا مِنْ أَرْضِنَا ﴾ يعني: مصر ﴿ بِسِحْرِكَ يَكُمُوسَى ﴾. ﴿ فَلَنَأْتِينَكَ بِسِحْرِمِثْلِهِ } أي: فلنعارضنك بسحر مثل سحرك ﴿ فَأَجْعَلْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكَ ا مَوْعِدًا ﴾ أي: يومًا نجتمع فيه ﴿ لَّا نَخُلِفُهُ، نَعُنُ وَلَّا أَنتَ ﴾ أي: لا يجاوزه أحد منا ﴿ مَكَانًا سُوكَى ﴾ أي: مكانًا منتصفًا بيننا وبينك.

فبسحتكم: فبستأصلكم.

﴿ قَالَ ﴾ لهم موسى ﴿ مَوْعِدُكُمُ يَوْمُ ٱلزِّينَةِ ﴾ وهو يوم عيد لهم يتزينون فيه ويجتمعون كل سنة ﴿ وَأَن يُحُشَر ٱلنَّاسُ ﴾ أي: يساق جميع الناس إلى هذا المكان ﴿ ضُحَى ﴾ أي: في وقت المضحى من النهار.

من فوائد هذه الآيات:

١- مشروعية المناظرة والمبارزة لإظهار الحق وإبطال الباطل.

٢ ـ استعمال الحكمة في اختيار المكان والزمان المناسبين لإعلان الحق.

﴿ فَتَوَلَّى فِرْعَوْنُ فَجَمَعَ كَيْدَهُ, ﴾ أي: مكره وحيلته وسحرته ﴿ ثُمَّ أَنَّ ﴾ أي: ثم جاء بهم إلى الموعد الذي وعده موسى.

﴿ قَالَ لَهُم مُّوسَىٰ ﴾ أي: قال موسى للسحرة ﴿ وَيُلكُمُ لَا تَفَتَرُواْ ﴾ أي: لا تختلقوا ﴿ عَلَى اللّهِ كَذِبًا ﴾ فتزعموا أن ما جئت به سحرًا ﴿ فَيُسْحِتَكُم بِعَذَابٍ ﴾ أي: فيستأصلكم بعذاب يهلككم ويبيدكم ﴿ وَقَدْ خَابَ مَنِ الْفَتَرَىٰ ﴾ أي: لم يظفر بحاجته ومطلوبه من افترى الكذب على الله.

من فوائد هاتين الآيتين:

١- بيان ما عليه أهل الباطل من العناد والمكابرة مع علمهم ببطلان ما هم عليه.

١\_ خطورة الكذب على الله تعالى وسوء عاقبته.

﴿ فَنَنْزَعُواْ أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ ﴾ فقال بعضهم هو ساحر مثلنا، وقال بعضهم ليس هذا بكلام ساحر ﴿ وَأَسَرُّواْ ٱلنَّجُوكَى ﴾ أي: تناجوا فيما بينهم سرًا.

﴿ قَالُوٓا ۚ إِنْ هَاذَانِ ﴾ أي: موسى وهارون ﴿ لَسَاحِرَانِ يُرِيدَانِ أَن يُخَرِجَاكُم مِّنَ أَرْضِكُم بِسِحْرِهِمَا ﴾ أي: يريدان أن يغلباكم بسحرهما فيتبعهما الناس، فيقاتلاكم بهم، ويخرجاكم من أرضكم أرض مصر ﴿ وَيَذْهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ ٱلْمُثَلَىٰ ﴾ أي: ويستبدا بطريقتكم وهي السحر.

﴿ فَأَجَمِعُواْ كَيْدَكُمُ ﴾ أي: اعزموا على كيده مجتمعين له ولا تختلفوا فيختل أمركم ﴿ ثُمَّ ٱتُنُواْ صَفَّا ﴾ أي: مصطفين مجتمعين ليكون أشد لهيبتكم ﴿ وَقَدُ أَفَلَحَ ٱلْيُومَ مَنِ ٱلسَّعَلَى ﴾ أي: فاز وظفر بمطلوبه من غلب في هذا اليوم.



من فوائد هذه الآيات:

١- بيان الحامل لأهل الكفر على عدم قبول الحق، وهو الخوف على مناصبهم ومكاسبهم
 الدنيوية.

٢- أهمية الاجتماع واتحاد الكلمة لتحقيق الظفر والنصر على الأعداء.

نشاط أكتب بحثًا مختصرًا أبيًّن فيه معنى السحر وخطورة الذهاب إلى السحرة، وطرق الثقاية والعلاج منه.

#### التقويم:

س١: بين معانى الكلمات الآتية:

﴿ سُوَى ﴾ - ﴿ كَيْدُهُۥ ﴾ - ﴿ تَفْتَرُواْ ﴾ - ﴿ فَيُسْحِتَكُم ﴾ - ﴿ خَابَ ﴾ - ﴿ وَابَ ﴾ - ﴿ وَابَ ﴾ - ﴿ السَّعْلَى ﴾ ﴿ النَّجُوى ﴾ - ﴿ السَّعْلَى ﴾

س٧: اشرح قوله تعالى: ﴿ قَالَ لَهُم مُّوسَىٰ وَيْلَكُمُ لَا تَفْتَرُواْ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبَا فَيُسْحِتَكُم بِعَذَابٍ ﴾.

س٣: ما الحامل لأهل الكفر على عدم قبول الحق؟

س٤: استخرج فائدة من قوله تعالى: ﴿ قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ ٱلزِّينَةِ وَأَن يُحَشَّرَ ٱلنَّاسُ ضُحَّى ﴾.

#### الدرس (۳۰)

#### من الآية رقم ٦٥ إلى الآية رقم ٧١

#### معاني الكلمات:

أوجس: وجد وأحس.

تلقف: تبتلع.

#### تفسير وفوائد الآيات؛

﴿ قَالُواْ يَكُوسَى إِمَّا أَن تُلْقِى ﴾ أي: إما أن تلقي عصاك أولاً ﴿ وَإِمَّا أَن نَكُونَ أُوَّلَ مَن أَلْقَى ﴾ أي: حبالهم وعصيهم.

﴿ قَالَ بَلْ أَلْقُوا ۗ ﴾ أي: بل ألقوا أنتم أولاً ﴿ فَإِذَا حِبَا لَهُمْ وَعِصِيُّهُمْ ﴾ حين ألقوها ﴿ يُحَيَّلُ إِلَيْهِ ﴾ أي: يشبه الموسى ﴿ مِن سِخْرِهِمُ أَنَّهَا تَسْعَىٰ ﴾ أي: حيات تتحرك وتمشي.

من فوائد هاتين الآيتين:

١- بيان ما أعطاه الله تعالى لموسى عليه من الحكمة في أمره للسحرة بالإلقاء أولاً.



.....

٢ بيان نوع من أنواع السحر، وهو السحر التخييلي.

﴿ فَأُوَّجَسَ ﴾ أي: فوجد ﴿ فِي نَفْسِهِ عَخِيفَةً مُّوسَىٰ ﴾ أي: خوفًا أن يفتتن الناس بسحرهم قبل أن يلقى ما في يمينه.

﴿ قُلْنَا لَا تَحَفُّ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْأَعَلَى ﴾ أي: الغالب.

﴿ وَأَلْقِ مَا فِي يَمِينِكَ ﴾ يعني العصا ﴿ نَلْقَفُ مَا صَنَعُوّاً ﴾ أي: تبتلعه؛ وذلك أنها صارت ثعبانًا عظيمًا هائلاً فجعلت تبتلع تلك الحبال والعصي حتى لم تُبق منها شيئًا إلا ابتلعته ﴿ إِنَّمَا صَنَعُواْ كَيْدُ سَنْحِرٍ ﴾ أي: الذي صنعوا مكر وخديعة من ساحر ﴿ وَلَا يُفْلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَنَّ ﴾ أي: ولا يظفر الساحر بما طلب أيًا كان.

﴿ فَأَلْقَى ٱلسَّحَرَةُ سُجَدًا ﴾ أي: خروا ساجدين لله تعالى ﴿ قَالُوۤا ءَامَنّا بِرَبِ هَارُونَ وَمُوسَىٰ ﴾؛ وذلك أنهم لخبرتهم بفنون السحر وطرقه ووجوهه علموا علم اليقين أن هذا الذي فعله موسى ليس من قبيل السحر والحيل، وأنه حق لا مرية فيه.

من فوائد هذه الآيات:

١- بيان أن الشعور بالخوف والإحساس به عند معاينة أسبابه لا يقدح في الإيمان.

٢ بيان أن من السحر ما لا حقيقة له وإنما هو مكر وخداع.

٣ تحريم السحر بجميع أنواعه.

٤ قوة تأثير المعجزة في نفس السحرة لما ظهر لهم من الفرق بين الآية والسحر.

كاك

يذهب كثير من الناس، ولا سيما عند سفرهم للخارج، لمشاهدة الذين يقومون ببعض الأعمال السحرية، كإخراج الأمواس من أفواههم، وغرز السكاكين في أجسادهم ونحو ذلك، من خلال هذا الدرس فإن الموقف الصحيح في ذلك هو:

﴿ قَالَ ﴾ أي: قال فرعون للسحرة ﴿ ءَامَنتُمْ لَهُ ، ﴾ أي: صدقتموه ﴿ قَبُلَ أَنْ ءَاذَنَ لَكُمْ ۚ إِنَّهُ ، لَكَبِيرُكُمُ ﴾ أي: رئيسكم ومعلمكم ﴿ ٱلَّذِي عَلَّمَكُمُ ٱلسِّحَرِّ فَلَأُقَطِّعَنَ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلكُمْ مِّنَ

6

خِلَفٍ ﴾ أي: أقطع اليد اليمنى والرجل اليسرى ﴿ وَلَأُصَلِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخْلِ ﴾ أي: على جدُوع النخل ﴿ وَلَنْعَلَمْنَّ أَيُّناً أَشَدُّ عَذَابًا وَأَبْقَىٰ ﴾ أي: ولتعلمن أيها السحرة أينا أشد عذابًا لكم وأدوم؛ أنا أو رب موسى الذي آمنتم به أيها السحرة.

من فوائد هذه الآبة:

ـ بيان بعض أساليب أهل الباطل في صرف الناس عن الحق بعد ظهوره.

فكر من خلال فهمك للآيات، ما هذا الأسلوب؟



التقويم:

س١: بين معانى الكلمات الآتية:

﴿ يُخَيَّلُ إِلَيْهِ ﴾ - ﴿ فَأُوجَسَ ﴾ - ﴿ خِيفَةً ﴾ - ﴿ لَلْقَفَ ﴾ - ﴿ كَيْثُ أَنَّى ﴾ -﴿ مِّنْ خِلَفٍ ﴾

س٢: الشعور بالخوف والإحساس به عند معاينة أسبابه لا يقدح في الإيمان، ما الآية الدالة على ذلك؟

س٣: استخرج فائدة من قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُفْلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَتَى ﴾.

س٤: أشارت الآيات إلى نوع من أنواع السحر، فما هو؟





#### من الآية رقم ٧٢ إلى الآية رقم ٧٦

كان الإيمان قد تمكن من قلوب السحرة بعد أن رأوا من آيات الله الدالة على صدق موسى ما جعلهم يستهينون بفرعون ويستصغرونه؛ ولذلك لم يبالوا بتهديده ووعيده الذي حكاه الله عنه في الآيات السابقة، بل قابلوا ذلك بما بينه الله تعالى في الآيات الآتية:

﴿ قَالُواْ لَن نُّؤْثِرَكَ عَلَىٰ مَاجَآءَنَا مِنَ ٱلْبَيْنَتِ وَٱلَّذِي فَطَرِنَا ۖ فَأَقْضِ مَاۤ أَنتَ قَاضٍ إِنَّمَا نَقْضِي هَاذِهِ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَآ اللهُ إِنَّا ءَامَنَّا بِرَبِّنَا لِيَغْفِرَلْنَا خَطْيَنَا وَمَآ أَكْرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ ٱلسِّحْرُّ وَٱللَّهُ خَيْرٌ وَأَبْقَىَ الله الله الله الله الله عَلَي الله عَلَي الله عَلَي الله عَلَي الله عَلَي الله وَمَن يَأْتِهِ عَلَي الله وَمَن يَأْتِهِ عَلَي الله وَمَن يَأْتِهِ عَلَي الله عَلَي الله وَمَن يَأْتِهِ عَلَي الله وَمِن يَأْتِهِ عَلَي الله وَمُن يَأْتِهِ عَلَي الله وَمَا لِلله وَمِن يَأْتِهِ عَلَي الله وَمِن يَأْتِهِ عَلَي الله وَمَا لِنَالِهُ وَمِن يَأْتِهِ عَلَي الله وَمِن يَأْتِهِ عَلَيْ الله وَمِن يَأْتِهِ عَلْمُ الله وَمِن يَأْتِهِ عَلَيْ الله وَمِن يَأْتِهِ عَلَيْ الله وَمِن يَأْتِهِ عَلَي الله وَمِن يَأْتِهِ عَلَي الله وَمِن يَأْتِهِ عَلَيْ الله وَمِن يَأْتِهِ عَلَيْ الله وَمِن يَأْتِهِ عَلَي الله وَمِن يَأْتِهِ عَلَيْ اللّه وَمِنْ يَعْلِي اللّه وَمِن يَعْلِق وَمِنْ يَعْلِي اللّه وَمِن يَعْلِي اللّه وَمِنْ يَعْلِق مِنْ مِنْ يَعْلِق مِن مِن يَعْلِق مِن مِن يَعْلِق مِنْ مِن يَعْلِق مِن م مُؤْمِنًا قَدْ عَمِلَ ٱلصَّالِحَاتِ فَأُولَيِّكَ لَمُمُ ٱلدَّرَجَاتُ ٱلْعُلَى ١٠٠ جَنَّتُ عَدْدٍ تَعْرِي مِن تَعْلِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِهَا وَذَلِكَ جَزَآءُ مَن تَزَكِّي ﴿٧٧﴾

#### معانى الكلمات:

(41)

فطرنا: خلقنا وأنشأنا من العدم.

تزكى: تطهر.

#### تفسير وفوائد الآيات،

﴿ قَالُواْ لَن نُّؤُوْرِكَ ﴾ أي: لن نختارك ﴿ عَلَى مَا جَآءَنَا مِنَ ٱلْبِيَّنَتِ ﴾ أي: من الحجج والبراهين الدالة على صدق موسى ﴿ وَٱلَّذِى فَطَرَنا ﴾ أي: ولا نختارك على الذي خلقنا وأنشأنا من العدم ﴿ فَٱقْضِ مَآ أَنَّ قَاضٍ ۗ ﴾ أي: فاصنع ما أنت صانع من التهديد والوعيد ﴿ إِنَّمَا نَقْضِى هَاذِهِ ٱلْحَيَوةَ ٱلدُّنيا ﴾ أي: في هذه الحياة الدنيا فقط.

﴿ إِنَّا ءَامَنًا بِرَبِّنَا لِيَغْفِرَلْنَا خُطْيَنَا ﴾ أي: ما كان منا من الآثام ﴿ وَمَآ أَكُرُهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ ٱلسِّحْرِّ ﴾ أي: وليغفر لنا السحر الذي أكرهتنا عليه ﴿ وَٱللَّهُ خَيْرٌ ﴾ أي: أفضل منك يا فرعون جزاء لمن أطاعه ﴿ وَأَبْقَىَ ﴾ نعيمًا لمن أطاعه، وعدابًا لمن عصاه وخالف أمره.

من فوائد هاتين الآيتين:

١- بيان أثر الإيمان بالله تعالى واليوم الآخر في تثبيت المؤمن، وتقوية قلبه، وعدم رهبته من
 القتل والصلب.

٢ - بيان أن الإيمان بالله تعالى سبب لمغفرة الذنوب.

٣- بيان فضل نعيم الآخرة على نعيم الدنيا؛ وذلك من وجهين:

ب\_\_\_ب

## كر من خلال فهمك للآيات بين هذين الوجهين.

﴿ إِنَّهُ، مَن يَأْتِ رَبُّهُ، مُخْرِمًا ﴾ أي: يلقى الله وهو مجرم ﴿ فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لَا يَمُوتُ فِيهَا ﴾ فيستريح ﴿ وَلَا يَحْيَىٰ ﴾ حياة ينتفع بها.

﴿ وَمَن يَأْتِهِ ء مُؤْمِنًا قَدْ عَمِلَ ٱلصَّلِحَتِ فَأُولَتِكَ لَهُمُ ٱلدَّرَجَتُ ٱلْعُلَى ﴾ أي: المنازل الرفيعة في الجنة.

﴿ جَنَّتُ عَدْنِ ﴾ أي: جنات إقامة لا انتقال منها ﴿ تَجْرِى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ أي: من تحت أشجارها ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا أَي: ماكثين فيها أبدًا ﴿ وَذَلِكَ جَزَآءُ مَن تَزَكَّ ﴾ أي: ثواب من طهر نفسه من الذنوب بما تحلى به من الإيمان وعمل الصالحات.

من فوائد هذه الآيات:

ـ بيان جزاء كل من الكفر والمعاصي، والإيمان والعمل الصالح في الدار الآخرة.

فشاك أكتب مقالاً مختصرًا أبين فيه أسباب زيادة الإيمان.

#### التقويم،

س ١: بيّن معاني الكلمات الآتية:

﴿ فَطَرَنَا ﴾ - ﴿ تَزَكَّفَ ﴾

س٢: اذكر ثلاثة من آثار الإيمان بالله تعالى واليوم الآخر.

س٣: استخرج فائدة من قوله تعالى: ﴿ إِنَّا ءَامَّنَّا بِرَبِّنَا لِيَغْفِرَلْنَا خُطْلِينَا ﴾.

س؛ ما معنى قوله تعالى عن أهل جهنم: ﴿ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحُينَ ﴾؟







# من الآية رقم ٧٧ إلى الآية رقم ٨٢

حين أبى فرعون أن يقبل الحق الذي جاء به موسى عليه ورفض أن يرسل معه بني إسرائيل، أمر الله تعالى نبيه موسى عليه أن يخرج ببني إسرائيل في الليل دون أن يشعر بهم فرعون، كما بين الله تعالى ذلك في الآيات الآتية:

﴿ وَلَقَدُ أَوْحَيْنَاۤ إِلَى مُوسَىٰٓ أَنَ أَسْرِ بِعِبَادِى فَأَضْرِبْ لَهُمْ طَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ يَبُسُا لَا تَحَنفُ دَرَكًا وَلَا تَحْشَىٰ ﴿ فَ فَأَنْبَعُهُمْ فِرْعَوْنُ بِجُنُودِهِ وَفَعْشِيهُمْ مِن ٱلْمِمْ مَا غَشِيهُمْ ﴿ فَ وَأَضَلَ فَرْعَوْنُ وَكُو وَمَا هَدَىٰ ﴿ فَ فَأَلْبَعُهُمْ فَرَى اللَّهُ وَلَا تَطْعُواْ فِيهِ اللَّهُمِ مَن اللّهِ مَا عَشِيهُمْ وَلَا تَطْعُواْ فِيهِ الْأَيْمَنَ وَاللّهَ لَوَى اللّهَ وَاللّهَ لَوى ﴿ كُلُواْ مِن طَيِبَاتِ مَا رَزَقُنكُمْ وَلَا تَطْعُواْ فِيهِ فَيَحِلّ وَنَزَلْنَا عَلَيْكُم الْمَن وَالسّلَوى ﴿ فَ كُلُواْ مِن طَيِبَاتِ مَا رَزَقُنكُمْ وَلَا تَطْعُواْ فِيهِ فَيَحِلّ عَلَيْهُ عَضِيقٌ وَمَن يَعْلِلْ عَلَيْهِ غَضِيقٍ فَقَدْ هَوَىٰ ﴿ اللّهِ وَإِنّي لَغَفّارُ لِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَلَيْهُ عَضِيقٌ وَمَن يَعْلِلْ عَلَيْهِ غَضَيِي فَقَدْ هَوَىٰ ﴿ اللّهُ وَإِنّي لَغَفّارُ لِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَلَيْهُ مَا لَهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا تَطْعُواْ فِيهِ فَيَحِلّ عَلَيْكُم عَضِيقٌ وَمَن يَعْلِلْ عَلَيْهِ عَضِيقٍ فَقَدْ هَوَىٰ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ الللللللّهُ اللللللللللّهُ اللللللللللللل

# معاني الكلمات:

أسر: سر ليلاً.

الدرس

(44)

المن: نوع من الطعام. والسلوى: نوع من الطيور.

### تفسير وفوائد الآيات؛

سلك بهم طريق الاستقامة، وهو الإيمان بالله.

﴿ وَلَقَدُ أَوْحَيْنَاۤ إِلَى مُوسَىۤ أَنَ أَسْرِ بِعِبَادِى ﴾ أي: سرْبهم ليلاً من أرض مصر ﴿ فَٱضۡرِبُ لَمُ طَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ يَبَسًا ﴾ أي: فاتخذ لهم في البحر طريقًا يابسًا ﴿ لَا تَخَفُ دَرَكًا ﴾ أي: لا تخاف أن يدركك فرعون من ورائك ﴿ وَلَا تَخَشَىٰ ﴾ أي: من الغرق في البحر أمامك. ﴿ فَأَنْبَعَهُمْ ﴾ أي: فلحقهم ﴿ فِرْعُونُ بِجُنُودِهِ عَفَعْشِيهُم مِّنَ ٱلْيَمِّ مَا غَشِيهُمْ ﴾ أي: علا فرعون وقومه من البحر وغمرهم ما غمرهم من مائه؛ فغرقوا جميعًا. ﴿ وَأَضَلَّ فِرْعَوْنُ فَوْمَهُم ﴾ أي: وما

VT

- ١- عناية الله تعالى بموسى ومن آمن معه في تمكينهم من الخروج من مصر دون أن يشعر بهم فرعون.
  - ٢\_ ظهور آية من آيات الله تعالى الدالة على كمال قدرته ونفاذ أمره على جميع مخلوقاته.

#### شارك في الدرس:

من خلال فهمك للدرس وضّح هذه الآية.

﴿ يَبَنِيَ إِسْرَءِيلَ قَدَ أَنِحَيْنَكُم مِّنَ عَدُوِّكُمُ ﴾ فرعون ﴿ وَوَعَدَنَكُمُ جَانِبَ ٱلطُّورِ ٱلْأَيْمَنَ ﴾ أي: واعدنا موسى الإنزال التوراة عليه في الجانب الأيمن من جبل الطور ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَ وَالسَّلُويُ ﴾ فالسَّلُويُ ﴾ فالسَّلُويُ ﴾ فالتيه.

﴿ كُلُواْ مِن طَيِبَاتِ مَا رَزَقْنَكُمُ وَلَا تَطْعَواْ فِيهِ ﴾ أي: ولا تتعدوا حدود الله فيما رزقناكم فتنفقوه في معصية الله، أو يظلم فيه بعضكم بعضًا ﴿ فَيُحِلَّ عَلَيْكُمْ عَضَبِي ﴾ أي: فيجب عليكم غضبي ﴿ وَمَن يَحُلِلْ عَلَيْهِ عَضَبِي فَقَدْ هَوَىٰ ﴾ أي: هلك وتردى في النار.

﴿ وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِّمَن تَابَ ﴾ أي: رجع عما كان فيه من كفر أو شرك أو معصية أو نفاق ﴿ وَءَامَنَ ﴾ أي: بقلبه ﴿ وَعَمِلَ صَلِحًا ﴾ أي: بجوارحه ﴿ ثُمَّ ٱلْهُتَدَىٰ ﴾ أي: ثم لزم ذلك فاستقام عليه.

من فوائد هذه الآيات:

ا ـ تذكير اليهود بإنعام الله تعالى على سلفهم من بني إسرائيل لعلهم يشكرون الله تعالى فيؤمنون برسوله محمد عَلَيْهِ.

٢\_أن الأصل في الأطعمة الإباحة.

٣ـ تحريم تعدي حدود الله تعالى.

٤- الحذر من أسباب غضب الله على العبد.

٥- فضل التوبة الصادقة وظهور أثرها على القلب واللسان والجوارح.

فكر ذكر في تفسير الآيات بعض صور تعدي حدود الله تعالى في الأكل، اذكر صورة أخرى.

٦- إثبات صفة الغضب لله تعالى على ما يليق به سبحانه.

V

# التقويم؛

1

سا: بين معاني الكلمات الآتية:

﴿ أَسْرِ ﴾ - ﴿ يَبْسَا ﴾ - ﴿ غَشِيَهُمْ ﴾ - ﴿ ٱلْمَنَّ ﴾ - ﴿ وَٱلسَّلُوَىٰ ﴾ - ﴿ هَوَىٰ ﴾

س٢: استخرج فائدة من قوله تعالى: ﴿ وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِّمَن تَابَ ﴾.

س٣: اذكر ثلاثًا من صور تعدي حدود الله تعالى في الأكل.

س٤: في الآيات إشارة إلى آية من آيات الله تعالى الدالة على كمال قدرته ونفاذ أمره على جميع مخلوقاته، ما هذه الآية؟



# تلاوة سورة طه



من الأية رقم ٩٠ إلى الأية رقم ١٣٥

### أهداف تدريس الوحدة:

أتوقع في نهاية هذه الوحدة أن:

١- أتلو الآيات من الآية رقم ٩٠ إلى الآية رقم ١٣٥ من سورة طه تلاوة صحيحة.

٢\_ أطبّق أحكام التجويد في أثناء تلاوة السورة.

٣ أبيِّن معاني بعض الكلمات.

٤ أستنتج أبرز الأحكام والآداب الواردة في السورة.

| الآيات |     | - *4 4     | . • 1     | <b>.</b>             |
|--------|-----|------------|-----------|----------------------|
| إثى    | من  | اسم السورة | الدرس     | موضوع الوحدة         |
| 9.۸    | ٩.  | طه         | ٣٣        |                      |
| 117    | 99  | طه         | ٣٤        |                      |
| ١٢٢    | 111 | طه         | <b>70</b> | قرآن کریم<br>(تاحیت) |
| 177    | 177 | طه         | ٣٦        | (تلاوة)              |
| 180    | 147 | طه         | ٣٧        |                      |





# التعريف بسورة الأنبياء

#### أهداف تدريس الوحدة:

أتوقع في نهاية هذه الوحدة أن:

١ - أتعرّف على اسم السورة وزمن نزولها.

٢\_أستنتج أهم موضوعات السورة.

٣ أبيِّن بعض أوجه الإعجاز في السورة.

#### عناصر الوحدة:

| ١ | اسم السورة.     | ٤ | شارك في الدرس. |
|---|-----------------|---|----------------|
| ۲ | نوع السورة.     | ٥ | التقويم        |
| ٣ | موضوعات السورة. |   |                |

### اسم السورة:

الدرس

(٣٨)

سورة الأنبياء.

### نوع السورة:

مكية.

### موضوعات السورة:

تناولت السورة عددًا من الموضوعات، أهمها ما يأتي:

| أرقام الآيات | الموضوع                                                                                                                                                                                                  | رقم |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ٣.١          | بيان حال الناس وغفلتهم عن الساعة مع قرب وقوعها.                                                                                                                                                          | ١   |
| 10.4         | بيان تكذيب المشركين للرسول عَلَيْهُ، ووصفهم له ولما جاءهم به بالأوصاف الباطلة، وتذكيرهم بما حل بالأمم المكذبة الظالمة قبلهم. راجع الآيات واذكر الأوصاف الباطلة التي وصفوا بها النبي عَلَيْهُ وما جاء به: | ۲   |
| 79.17        | تقرير وحدانية الله تعالى في ربوبيته وألوهيته، وحكمته في خلق السماوات والأرض، وتنزيهه عن العبث في ذلك.                                                                                                    | ٣   |
| ٣٣.٣٠        | لفت الأنظار إلى آيات الله تعالى الدالة على وحدانيته وعظيم قدرته.                                                                                                                                         | ٤   |
| ٤٧.٣٦        | بيان استهزاء المشركين بالنبي ﷺ وتكذيبهم بوعيد الله تعالى لهم،<br>وبيان بطلان آلهتهم، وأن أمامهم يومًا يجازون فيه على أعمالهم.                                                                            | ٥   |
| ٥٠.٤٨        | بيان فضيلة التوراة المنزلة على موسى وهارون عَلَيْاً السَّلَامِ، والقرآن المنزل على نبينا محمد عَلَيْاً.                                                                                                  | ٦   |



| أرقام الآيات | الموضوع                                                                                                      | رقم |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ٧٣.٥١        | قصة إبراهيم ﷺ مع قومه، وإظهار الله له عليهم، وما من به عليه<br>من الذرية الصالحة.                            | ٧   |
| ٧٧.٧٤        | قصة لوط ونوح عَلَيْظًا السِّلَامِّ.                                                                          | ٨   |
| 91.72        | قصة أيوب، وإسماعيل، وإدريس، وذي الكفل، ويونس، وزكريا، ومريم                                                  | ٩   |
| 98.97        | الدعوة إلى الوحدة والبعد عن التفرق والاختلاف وبيان الفرقة الناجية.                                           | ١.  |
| 1.7.90       | التذكير بقرب يوم القيامة، وأبرز علاماتها، وما يكون فيها من الثواب<br>والعقاب، وبيان لمن تكون العاقبة الحسنة. | 11  |
| 117.1.4      | بيان رحمة الله تعالى بإرسال نبيه محمد ﷺ، وخلاصة دعوته،<br>وتفويض أمر من كذب به إلى الله تعالى.               | ۱۲  |

# شارك في الدرس:

ما ذكر أعلاه بعض الموضوعات التي تناولتها السورة، وهناك موضوعات تركناها؛ لتقوم أنت باستخراجها والتعبير عنها بأسلوبك، وذلك في الجدول الآتى:

| أرقام الآيات    | الموضوع | رقم |
|-----------------|---------|-----|
| ۳٥ – ٣٤         |         | ١   |
| ۸ <b>۲</b> – ۲۸ |         | ۲   |

# التقويم:

س١: ما موضوع الآيات (٣.١)؟

س٢: بالرجوع إلى الآيات (٣٣.٣٠) اذكر بعض آيات الله تعالى الدالة على وحدانيته وعظيم قدرته.

س٣: حدّد رقم الآية التي ذكر فيها إسماعيل، وإدريس، وذو الكفل عِلْظُالْشِلْدِ.

س؛ بالرجوع إلى السورة اذكر علامة من علامات الساعة الكبرى.



# تلاوة سورة الأنبياء

من الآية رقم ١ إلى الآية رقم ٣٥

#### أهداف تدريس الوحدة:

أتوقع في نهاية هذه الوحدة أن:

١- أتلو الآيات من الآية رقم ١ إلى الآية رقم ٣٥ من سورة الأنبياء تلاوة صحيحة.

٢\_ أطبّق أحكام التجويد في أثناء تلاوة السورة.

٣ أبيِّن معانى بعض الكلمات.

٤ أستنتج أبرز الأحكام والآداب الواردة في السورة.

| الآيات |    | ~ . <b>)</b> ( | . • 4 | <b>.</b>          |
|--------|----|----------------|-------|-------------------|
| إلى    | من | اسم السورة     | الدرس | موضوع الوحدة      |
| 1+     | ١  | الأنبياء       | 44    | ~ . <b>.</b>      |
| 75     | 11 | الأنبياء       | ٤٠    | قرآن کریم<br>(تاه |
| ٣٥     | 40 | الأنبياء       | ٤١    | (تلاوة)           |





# تفسير سورة الأنبياء



من الآية رقم ٣٠ إلى الآية رقم ٣٥

#### أهداف تدريس الوحدة:

أتوقع في نهاية هذه الوحدة أن:

١ ـ أبيِّن معاني بعض الكلمات.

٢- أفسر الآيات من الآية رقم ٣٠ إلى الآية رقم ٣٥ من سورة الأنبياء تفسيرًا سليمًا.

٣ـ أستنتج دلالة الآيات على ألوهية الله تعالى.

٤ أميِّز بين الابتلاء بالخير والابتلاء بالشر.

| الآيات |    |            | .•1   |                                 |
|--------|----|------------|-------|---------------------------------|
| إثى    | من | اسم السورة | الدرس | موضوع الوحدة                    |
| ٣٥     | ۳۰ | الأنبياء   | ٤٢    | من آيات الله الكونية<br>(تفسير) |



## من الآية رقم ٣٠ إلى الآية رقم ٣٥

الله سبحانه وتعالى له القدرة التامة، والسلطان العظيم في خلق الأشياء، وتصريفها، وتدبيرها على ما تقتضيه حكمته، ويحيط به علمه؛ يظهر ذلك في خلق السماوات والأرض وما فيهما، وفي قضائه النافذ وإرادته المطلقة، وفي الآيات الآتية إشارة إلى شيء من ذلك:

﴿ أُولَمْ يَرِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوَا أَنَّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ كَانَا رَبَّقاً فَفَنَقْنَهُمَا وَجَعَلْنَا فِهَا كُلُّ شَيْءٍ حَيِّ أَفَلا يُؤْمِنُونَ أَنَّ وَجَعَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِى أَن تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِهَا فِجَاجًا سُبُلًا لَعَكَاهُمْ يَهْتَدُونَ أَنَّ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَاءَ سَقْفًا تَعَفُوظَ وَهُمْ عَنْ ءَايَنِهَا فِجَاجًا سُبُلًا لَعَكَاهُمْ يَهْتَدُونَ أَنَّ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَاءَ سَقْفًا تَعَفُوظًا وَهُمْ عَنْ ءَايَنِهَا مُعَرِضُونَ أَنَّ وَهُو ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْيَلَ وَٱلنَّهُارَ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمِّرُ كُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ أَنَّ وَمَا جَعَلْنَا لِيشَرِ مِّن قَبْلِكَ ٱلْخُلِدُ وَنَ اللَّهُمُ الْخَلِدُونَ أَنَّ كُلُ فَقُسِ ذَا يِفَةً ٱلْمَوْتِ وَنَالُوكُمْ وَٱلشَّرِ مِّن قَبْلِكَ ٱلْخُلِدُ وَنَ قَهُمُ ٱلْخَلِدُونَ أَنَ كُلُ نَفْسِ ذَا يِفَةً ٱلْمَوْتِ وَنَالَكُمُ وَلَا اللَّهُ مِلَا اللَّهُ مِنْ وَلَكُولُهُ وَلَا لَهُ مُلْكُولُولُ وَاللَّهُ مَالَعُولُ وَاللَّهُ مَا الْعَلَى وَالْمَالُولُولُمُ وَاللَّهُ مَلَى اللَّهُ وَلَا لَهُ مَا اللَّهُ مِنْ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَالُولُولُولُ مَا إِللَّهُ مِنْ وَالْفَالُولُولُ مَا إِللْمَالِ وَالْمُؤْمُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ وَالْمُؤْمِ وَاللَّهُ فَاللَّوْسُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ وَالْمُؤْمُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَا لَهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا إِلَيْنَا لُولُولُهُ مَا إِللْمَالُولُ مَنْ وَلَا إِلَيْنَا تُورُجُعُونَ الْنَا لَاللَّهُ مُولُولُولُ مُ وَاللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَلَا لَيْنَا لَوْلَالُولُ مُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْمَالُولُولُ مُعْلِكُ اللْمُؤْمِلُ وَاللَّهُ مَا اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُولُ اللْمُؤْمِلُ وَاللَّهُ مِنْ اللْمُؤْمُ وَاللَّهُ مِنْ اللْمُولُ وَاللَّهُ مُعْلِقُولُ اللْمُؤْمِلُولُ وَاللَّهُ مِنْ اللْمُؤْمِنُ وَاللَّهُ مُلْكُلُولُ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ مُنْ اللْمُؤْمِلُولُولُولُ اللَّهُ مِلْمُ اللَّهُ مُلِقُولُولُ اللَّهُ مُولِلْمُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ

رتقًا: الرتق: السد.

فجاجًا: الفج: الطريق الواسع بين جبلين.

الفلك: مدار النجوم.

ففتقناهما: الفتق: الشق.

تميد: تضطرب وتتحرك.

## تفسير وفوائد الآيات:

﴿ أُولَمُ يَرِ ٱلنَّذِينَ كُفُرُواْ ﴾ أي: أولم يعلم الذين جحدوا وحدانية الله فعبدوا معه غيره ﴿ أَنَّ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ كَانَتَ السَماء رَتَقًا لا تمطر والأرض السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ كَانَتَ السَماء رَتَقًا لا تمطر والأرض رَتَقًا لا تنبت، ففتق السَماء بالمطر وفتق الأرض بالنبات ﴿ وَجَعَلُنَامِنَ ٱلْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ ﴾ أي: وأحيينا بالماء كل شيء حي من الإنسان والحيوان والنبات ﴿ أَفَلا يُوَمِّنُونَ ﴾ أي: أفلا يصدقون ويقرّون بألوهية من فعل ذلك ويفردونه بالعبادة.



ـ بيان بعض مظاهر قدرة الله وعلمه وحكمته الموجبة لتوحيده والإيمان به وطاعته.

﴿ وَجَعَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِى ﴾ أي: جبالاً ثوابت ﴿ أَن تَمِيدَ بِهِم ﴾ أي: لئلا تضطرب وتتحرك بالناس ﴿ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُبُلًا ﴾ أي: طرقًا واسعة ﴿ لَّعَلَّهُمْ يَهُتَدُونَ ﴾ أي: ليهتدوا إلى السير فيها.

من فوائد هذه الآية:

ـ بيان الحكمة من خلق الجبال الرواسي.

﴿ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَآءَ سَقُفًا ﴾ أي: سقفًا للأرض ﴿ مَّغُفُوطًا ﴾ أي: محفوظًا من الشياطين بالشهب ﴿ وَهُمَّ مَ ﴾ أي: الكفار ﴿ عَنْ ءَايَكِم اَ ﴾ أي: ما خلق الله فيها من الشمس والقمر والنجوم وغيرها ﴿ مُعُرضُونَ ﴾ أي: لا يتفكرون فيها ولا يعتبرون بها.

﴿ وَهُو اللَّذِى خَلَقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

من فوائد هاتين الآيتين:

١- بيان دقة النظام الكوني، وعظيم علم الله وحكمته سبحانه وتعالى.

٢ ـ ذم المعرضين عن التفكر في مخلوقات الله تعالى وآياته.

﴿ وَمَاجَعَلْنَا لِبَشَرِمِّن قَبَلِكَ ﴾ أي: يا محمد ﴿ ٱلْخُلِّدِ ﴾ أي: دوام البقاء في الدنيا ﴿ أَفَإِيْن مِّتَ فَهُمُ ٱلْخَلِدُونَ ﴾ أي: أفيكون لهؤلاء المشركين بربهم الخلود في الدنيا بعدك؟ لا يكون هذا بل كل إلى الفناء.

﴿ كُلُّ نَفُسِ ذَآيِقَةُ ٱلْمَوْتِ وَنَبُلُوكُم بِٱلشَّرِ وَٱلْخَيْرِ ﴾ أي: ونختبركم بالشدة والرخاء، والسقم والصحة، والفقر والغنى ﴿ فِتُنَةً ﴾ أي: اختبارًا وابتلاءً لننظر كيف شكركم فيما تحبون، وصبركم فيما تكرهون ﴿ وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ أي: تُردُّون فنجازيكم بأعمالكم. من فوائد هاتين الآيتين:

١- التذكير بالموت؛ ليكون الإنسان دائم الاستعداد له.

فكر بأي شيء يكون الاستعداد للموت؟

٢- بيان الحكمة من وجود الخير والشرفي هذه الدنيا وهي:.....

# التقويم:

س ١: بين معاني الكلمات الآتية:

س٧: ما المراد بكون السماوات والأرض كانتا رتقًا؟

س٣: ما الحكمة من خلق الجبال الرواسي؟

س٤: وضّح معنى قوله تعالى: ﴿ وَنَبْلُوكُمْ بِٱلشَّرِّ وَٱلْخَيْرِ فِتُنَةً ﴾.





# تلاوة سورة الأنبياء

من الآية رقم ٣٦ إلى الآية رقم ٧٥

#### أهداف تدريس الوحدة:

أتوقع في نهاية هذه الوحدة أن:

١- أتلو الآيات من الآية رقم ٣٦ إلى الآية رقم ٧٥ من سورة الأنبياء تلاوة صحيحة.

٢\_ أطبّق أحكام التجويد في أثناء تلاوة السورة.

٣ أبيِّن معاني بعض الكلمات.

٤ أستنتج أبرز الأحكام والآداب الواردة في السورة.

| الآيات |    | - • • • •  | . • ( | - M          |
|--------|----|------------|-------|--------------|
| إلى    | من | اسم السورة | الدرس | موضوع الوحدة |
| ٤٤     | ٣٦ | الأنبياء   | ٤٣    |              |
| 70     | ٤٥ | الأنبياء   | ٤٤    | قرآن كريم    |
| ٦٧     | ٥٧ | الأنبياء   | ٤٥    | (تلاوة)      |
| ٧٥     | ٦٨ | الأنبياء   | ٤٦    |              |



دعوة إبراهيم كيك للتوحيد

# تفسير سورة الأنبياء

من الآية رقم ٥١ إلى الآية رقم ٧٣

# أهداف تدريس الوحدة:

أتوقع في نهاية هذه الوحدة أن:

١ ـ أبيِّن معانى بعض الكلمات.

٢ - أفسر الآيات من الآية رقم ١٥ إلى الآية رقم ٧٣ من سورة الأنبياء تفسيرًا سليمًا.

٣- أستنتج الفوائد والعبر من دعوة إبراهيم ع الشوحيد.

| الآيات |    | 2 · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | . • 1 | •(. ·                  |
|--------|----|-----------------------------------------|-------|------------------------|
| إلى    | من | اسم السورة                              | الدرس | موضوع الوحدة           |
| ٥٨     | ٥١ | الأنبياء                                | ٤٧    |                        |
| ٦٧     | ٥٩ | الأنبياء                                | ٤٨    | دعوة إبراهيم ﷺ للتوحيد |
| ٧٣     | ٦٨ | الأنبياء                                | ٤٩    |                        |





# الدرس (٤٧)

#### من الآية رقم ٥١ إلى الآية رقم ٥٨

لإبراهيم على مكانة عظيمة عند الله تعالى، فقد اتخذه الله خليلاً، واجتباه، وهداه إلى صراط مستقيم، وأوحى إلى رسوله محمد على أن يتبع ملته، وفي حياته وقصصه عبر وعظات للمؤمنين؛ ولذلك كثيرًا ما يورد الله تعالى أخباره في القرآن الكريم، وفي الآيات الآتية وما بعدها ذكر ما قام به على من دعوة قومه إلى التوحيد، وما تعرض له من البلاء في ذلك، وما جعله الله تعالى له من العاقبة الحميدة، قال الله تعالى:

﴿ ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا ٓ إِبَرُهِيمَ رُشُدَهُ، مِن قَبْلُ وَكُنّا بِهِ عَلِمِينَ ﴿ ﴾ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ء مَا هَنَدِهِ ٱلتّمَاشِلُ ٱلَّتِي أَنتُمْ هَا عَكِفُونَ ﴿ وَ قَالُواْ وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا لَهَا عَبِدِينَ ﴿ وَ قَالَ لَقَدْ كُنْتُمْ أَنتُمْ وَءَابَا وَ أَنتُم فَي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ وَ قَالُواْ أَجِئْتَنَا بِالْحُقِّ أَمْ أَنتَ مِنَ ٱللَّعِينَ ﴿ وَ قَالَ لَقَدُ مَنَ اللَّهِ مِن اللَّهِ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا عَلَيْ فَلَا اللّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا عَلَيْ اللَّهُ مَنْ مَا اللَّهُ مَا مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا عَلَى اللَّهُ مَا مَا اللَّهُ مَا عَلَى اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا مَا اللَّهُ مَا مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا مَا مُنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا مَا مُن اللَّهُ مَا مَا مُن اللَّهُ مَا مَا مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا مَا مُن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا مُعْمَلًا مُن اللّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا مَا مُن اللَّهُ مَا مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا مُن اللّهُ مَا مُن اللّهُ مَا مُنْفِقُ مُن اللّهُ مِن اللّهُ مَا مُن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ

#### معاني الكلمات:

التماثيل: الصور. فطرهن: خلقهن.

### تفسير وفوائد الآيات:

﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَآ إِبْرُهِيمَ رُشَدُهُ ﴿ أَي: هداه وتوفيقه وصلاحه ﴿ مِن قَبْلُ ﴾ أي: وهو صغير ﴿ وَكُنَّابِهِ عَلِمِينَ ﴾ أي: وهو صغير ﴿ وَكُنَّابِهِ عَلِمِينَ ﴾ أي: عالمين أنه أهل للهداية.

من فوائد هذه الآية:

\_أهمية التنشئة على الخير والصلاح من الصغر.

﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ عَمَا هَاذِهِ ٱلتَّمَاشِلُ ﴾ أي: الأصنام ﴿ ٱلَّتِيٓ أَنتُمْ لَهَا عَكِفُونَ ﴾ أي: مقيمون على عبادتها.

﴿ قَالُواْ وَجَدْنَا ٓ ءَابَآ ءَنَا لَهَا عَبِدِينَ ﴾ أي: فنحن نعبدها كما كانوا يعبدونها. ﴿ قَالَ لَقَدُّ كُنْتُمُ أَنْتُمُ وَءَابَآ وُكُمُ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ أي: على خطأ بين بعبادتكم إياها. من فوائد هذه الآيات:

١- تقرير النبوة والتوحيد، والتنديد بالشرك والمشركين.

١- ذم التقليد وأنه ليس بدليل ولا برهان للمقلد على ما يعتقد أو يفعل.

﴿ قَالُواْ أَجِئْتَنَا بِٱلْحَقِّ أَمْ أَنتَ مِنَ ٱللَّعِبِينَ ﴾ أي: هذا الكلام الصادر عنك تقوله هازلًا أم محقًا فيه؟

﴿ قَالَ بَلَ رَبُّ السَّمُوتِ وَ الْأَرْضِ ﴾ أي: ربكم الذي لا إله غيره هو رب السماوات والأرض ﴿ اللَّذِى فَطَرَهُرِ ﴾ أي: خلقهن، يعني وليس ربكم التماثيل التي أنتم لها عاكفون ﴿ وَأَنْ عَلَى ذَلِكُمُ مِّنَ الشَّلِهِ لِينَ ﴾ أي: فلقهن يعني وليس ربكم التماثيل التي أنتم لها عاكفون ﴿ وَأَنْ الشَّلِهِ لِينَ الشَّلِهِ لِينَ ﴾ أي: وأنا شاهد على ذلك، فاعبدوه وحده دون هذه التماثيل. ﴿ وَتَاللَّهِ لَأَكِيدُنَ الصَّامَكُمُ ﴾ أي: لأمكرن بها ﴿ بَعَدَ أَنْ تُولِّوُ اللَّهِ لِينَ اللهِ عيدكم، وكان لهم عيد يخرجون إليه؛ فسمعه ناس منهم.

﴿ فَجَعَلَهُ مَ جُذَاذًا ﴾ أي: حطامًا ﴿ إِلَّا كَبِيرًا لَمُّ مُ أَي: إلا الصنم الكبير عندهم فإنه لم يكسره ﴿ لَعَلَّهُ مَ إِلَيْهِ يَرْجِعُونَ ﴾ أي: لعلهم يرجعون إلى دينه وإلى ما يدعوهم إليه إذا علموا ضعف الآلهة وعجزها.

من فوائد هذه الآيات:

ـ مشروعية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

| رك زملائي في ذكر بعض الأمور التي تعين الإنسان على التنشئة الصالحة. | نَشِياطُ الشا                          |
|--------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
|                                                                    |                                        |
|                                                                    | ······································ |
|                                                                    |                                        |
| •••••••••••••••••••••••••••••••••••                                | <b>_</b> F                             |

# التقويم:

سا: بين معاني الكلمات الآتية:

س٢: في الآيات إشارة إلى ذم التقليد، ما الآية الدالة على ذلك؟

س٣: لماذا كسّر إبراهيم عليه الأصنام؟ وما الذي تستفيده من ذلك؟





# الدرس (٤٨)

# من الآية رقم ٥٩ إلى الآية رقم ٦٧

لما رجع قوم إبراهيم من عيدهم وشاهدوا ما حصل لأصنامهم من الإهانة والإذلال غضبوا لأجلها، وراحوا يبحثون عمن فعل بها ذلك؛ ليوقعوا به العقوبة، كما قص الله تعالى ذلك في الآيات الآتية:

## معاني الكلمات:

الظالمين: الظُّلُم: وضع الشيء في غير موضعه.

## تفسير وفوائد الآيات:

﴿ قَالُواْ مَن فَعَلَ هَنَدَائِكَالِهَ تِنَا إِنَّهُ وَلَمِن ٱلظَّالِمِينَ ﴾ أي: الفاعلين بها ما لم يكن له فعله. ﴿ قَالُواْ ﴾ يعني المذين سمعوا إبراهيم وهو يحلف ليكيدن أصنامهم ﴿ سَمِعْنَا فَتَى ﴾ أي: شابًا ﴿ يَذُكُرُهُمُ ﴾ يعيبهم ويسبهم ﴿ يُقَالُ لَهُ وَإِبْرَهِيمُ ﴾ يعني فهو الذي نظن أنه صنع هذا بآلهتنا.

﴿ قَالُواْ فَأْتُواْ بِهِ عَلَى آَعَيُنِ ٱلنَّاسِ ﴾ أي: بمرأى منهم وبحضرتهم ﴿ لَعَلَّهُمْ يَشَهَرُونَ ﴾ عليه أنه فعل ذلك.



﴿ قَالُوٓا ءَأَنتَ فَعَلْتَ هَنذَا بِعَالِمَتِنَا يَتِإِبْرَهِيمُ ﴾

﴿ قَالَ بَلْ فَعَلَهُ, كَبِيرُهُمْ مَكَذَا ﴾ يعني: الصنم الذي تركه ولم يكسره ﴿ فَسَّ الْوَهُمْ إِن كَانُوا يقدرون على النطق.

﴿ فَرَجَعُواْ إِلَىٰٓ أَنفُسِهِمْ ﴾ بالملامة ﴿ فَقَالُواْ إِنّكُمْ أَنتُهُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ أي: أنتم الظالمون لإبراهيم بسؤالكم إياه وترككم سؤال آلهتكم ﴿ ثُمَّ نُكِسُواْ عَلَىٰ رُءُوسِهِمْ ﴾ بقيام الحجة عليهم ﴿ لَقَدُ عَلِمْتَ مَا هَلَوُكُمْ يَنظِقُونَ ﴾ أي: فكيف تقول لنا سلوهم وأنت تعلم أنها لا تنطة.

من فوائد هذه الآيات:

١- أن الظلم منكر في كل الأعراف وعند كل الناس.

٢- عدم مؤاخذة الإنسان بأمر حتى تقوم البينة عليه أمر متقرر ومعروف، وبه جاءت شريعة
 الإسلام.

#### كيف تستدل على ذلك من الآيات؟

<u>\_\_\_\_\_</u>

٣ - تأييد الله تعالى لنبيه إبراهيم عليه حيث آتاه الحجة القوية على قومه.

﴿ قَالَ أَفَتَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُ كُمْ شَيًّا ﴾ إن عبدتموه ﴿ وَلَا يَضُرُّكُمْ ﴾ إن تركتم عبادته.

﴿ أُفِّ لَّكُمْ وَلِمَا تَعَبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ ﴾ أي: قبحًا لكم ولآلهتكم التي تعبدونها من دون الله ﴿ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ أي: أفلا ترجعون إلى عقولكم فتتركون عبادة ما لا يجلب لكم ولا لنفسه النفع، ولا يدفع عنكم ولا عن نفسه الضر.

من فوائد هاتين الآيتين:

٤- الاستدلال على بطلان عبادة الأصنام.

فكر كيف تستدل من الآيات على بطلان عبادة الأصنام؟

٥- توبيخ أهل الباطل وتأنيبهم على ضلالهم واستمرارهم على باطلهم.

### التقويم،

س ا: بين معاني الكلمات الآتية:

س٧: في قوله تعالى حكاية عن قوم إبراهيم: ﴿ قَالُواْ فَأَتُواْ بِهِ عَلَىٰٓ أَعَيُٰنِ ٱلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ فَا مَن وَسَائِلُ الإثبات، فما هي؟

س٣: أراد قوم إبراهيم عليه بقولهم له: ﴿ ءَأَنتَ فَعَلْتَ هَاذَا بِعَالِمَتِنَا يَنَإِبُرَهِيمُ ﴾ أن يثبت عليه الفعل بوسيلة من وسائل الإثبات، ما هذه الوسيلة؟







الدرس (٤٩)

# من الآية رقم ٦٨ إلى الآية رقم ٧٣

لما قامت الحجة لإبراهيم على على قومه، وظهر الحق على يديه؛ عدلوا إلى استعمال سلطانهم وقوتهم، وعزموا على إحراق إبراهيم على بالنار، ولكنه تعالى سلّم نبيه، ونجّاه من كيدهم ومكرهم، كما حكى الله تعالى ذلك في الآيات الآتية:

#### معاني الكلمات:

أئمة: قدوة في الخير.

نافلة: النافلة: الفضل والزيادة.

### تفسير وفوائد الآيات:

﴿ قَالُواْ حَرِّقُوهُ وَانْصُرُواْ ءَالِهَ تَكُمْ إِن كُنتُمْ فَعِلِينَ ﴾ أي: إن كنتم ناصرين لها. ﴿ قُلُنا يَكنا رُكُونِ بَرُدا وَسَلَاماً عَلَى إِبْرَهِيمَ ﴾ وذلك أنهم لما عزموا على إحراقه جمعوا حطبًا كثيرًا جدًّا، ثم جعلوه في حفرة من الأرض وأضرموها نارًا، فكان لها شرر عظيم، ولهب مرتفع، لم توقد نار قط مثلها، وجعلوا إبراهيم عليه في كفة المنجنيق ورموه في النار؛ فقال عليه عند ذلك: حسبي الله ونعم الموكيل، فجعلها الله بردًا وسلامًا عليه. قال ابن عباس الله عليه لو لم يقل سلامًا لآذي إبراهيم بردها.

﴿ وَأَرادُواْ بِهِ عَكَيْدًا فَجَعَلْنَا هُمُ ٱلْأَخْسَرِينَ ﴾ أي: المغلوبين.

من فوائد هذه الآيات:

١- إظهار آية من آيات الله تعالى، وهي إبطال مفعول النار.

٢ ـ أن من توكل على الله تعالى كفاه ونصره ونجاه.

٣\_ فضل هذه الكلمة (حسبي الله ونعم الوكيل) حيث كانت سببًا في نجاة إبراهيم عليه.

﴿ وَنَجَيْنَتُ هُ وَلُوطًا ﴾ أي: نجيناهما من النمرود وقومه من أرض العراق ﴿ إِلَى ٱلْأَرْضِ النَّهِ فِيهَا بِالخصب وكثرة الأشجار والثنار والأنهار، وبعث منها أكثر الأنبياء.

من فوائد هذه الآية: مشروعية الهجرة في سبيل الله تعالى.

﴿ وَوَهَبْنَالُهُ وَ إِسْحَقَ ﴾ ابن إبراهيم ﴿ وَيَعْقُوبَ ﴾ ابن إسحاق بن إبراهيم ﴿ نَافِلُةً ﴾ أي: فضلاً من الله تفضل به على إبراهيم.

﴿ وَكُلًّا ﴾ من إبراهيم وإسحاق ويعقوب ﴿ جَعَلُنا صَلِحِينَ ﴾ أي عاملين بطاعة الله مجتنبين محارمه.

من فوائد الآيات:

١ فضل الدعوة إلى الله تعالى وشرف القائمين بها.

٢- التحفيز إلى بلوغ مرتبة الصالحين.

٣ فضل إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة وفعل الخيرات.

#### التقويم،

سا: بين معاني الكلمات الآتية:

﴿ ٱلْأَخْسَرِينَ ﴾ - ﴿ نَافِلَةً ﴾ - ﴿ أَلِمَّةً ﴾

س٢: ما فائدة قوله تعالى للنار كوني سلامًا على إبراهيم؟

س٣: ما الأرض التي بارك الله فيها؟ وما المراد بهذه البركة؟

س٤: استخرج فائدة من قوله تعالى: ﴿ وَكُلَّا جَعَلْنَا صَلِحِينَ ﴾.





# تلاوة سورة الأنبياء

من الآية رقم ٧٦ إلى الآية رقم ١١٢

### أهداف تدريس الوحدة:

أتوقع في نهاية هذه الوحدة أن:

١- أتلو الآيات من الآية رقم ٧٦ إلى الآية رقم ١١٢ من سورة الأنبياء تلاوة صحيحة.

٢ أطبق أحكام التجويد في أثناء تلاوة السورة.

٣ أبيِّن معاني بعض الكلمات.

٤ أستنتج أبرز الأحكام والآداب الواردة في السورة.

| الآيات |       | ~ . <b>*</b> ( ( | . • ( | 7                 |
|--------|-------|------------------|-------|-------------------|
| إلى    | من    | اسم السورة       | الدرس | موضوع الوحدة      |
| ۸۲     | ٧٦    | الأنبياء         | ٥٠    |                   |
| 4+     | ۸۳    | الأنبياء         | ٥١    |                   |
| 97     | 91    | الأنبياء         | ٥٢    | قرآن کریم<br>(تاه |
| 1.4    | ٩٨    | الأنبياء         | ٥٣    | (تلاوة)           |
| 117    | 1 • £ | الأنبياء         | ٥٤    |                   |



تفسير سورة الأنبياء



من الأية رقم ٧٨ إلى الأية رقم ٨٢

#### أهداف تدريس الوحدة:

أتوقع في نهاية هذه الوحدة أن:

١ ـ أبيِّن معانى بعض الكلمات.

٢ أفسر الآيات من ٧٨ إلى ٨٢ من سورة الأنبياء تفسيرًا سليمًا.

٣ أذكر بعض الآيات التي أيد الله تعالى بها داود وسليمان عَلَيْهَا السِّلَاسْ.

| الآيات |    | - 4 4      | - N.  |                                                        |
|--------|----|------------|-------|--------------------------------------------------------|
| إثى    | من | اسم السورة | الدرس | موضوع الوحدة                                           |
| ٨٢     | VA | الأنبياء   | 00    | قصة داود وسليمان<br>عَلَيْهَا السِّنَالَا إِنْ (تفسير) |





# من الآية رقم ٧٨ إلى الآية رقم ٨٢

داود عليه، وابنه سليمان عليه نبيان عظيمان من أنبياء بني إسرائيل، ومن ذرية إبراهيم الخليل عليه الله تعالى كذلك الحكمة يقضيان بها بين الناس، إلا أن الله تعالى جعل لسليمان من الفهم ما لم يجعله لداود مع ما أعطاه الله لداود من العلم، كما قال تعالى:

﴿ وَدَاوُدَ وَسُلَيْمَنَ إِذَ يَعَكُمَانِ فِي ٱلْحَرُثِ إِذَنفَشَتْ فِيهِ عَنَمُ ٱلْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكُمْهِمُ شُهِدِينَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ مَن وَكُلَّا ءَالْمِنا حُكُمًا وَعِلْمَا وَسَخَرْنَامَعَ دَاوُدَ ٱلْجِبَالَ شُهِدِينَ وَٱلطَّيْرَ وَكُنَّا فَعِلِينَ ﴿ اللَّهُ وَعَلَمْنَ الرِّيحَ عَاصِفَةً تَجْرِي بِأُمْرِهِ إِلَى ٱلأَرْضِ ٱلَّتِي بَرَكُنا فِهَا وَكُنَّا بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِمِينَ ﴿ اللَّهُ وَمِنَ الشَّيَطِينِ مَن يَغُوصُونَ لَهُ وَيَعْمَلُونَ فَهَا لَهُ وَمِن اللَّهُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ مَعْمَلُونَ وَاللَّهُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ عَلَيْنِ اللَّهُ اللَّهُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ عَلَالَ اللَّهُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَعْمَلُونَ اللَّهُ مُعْمَلُونَ مَعْمَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَيْ اللَّهُ مَالِيْنَ اللَّهُ مُعْمَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَا مِنْ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ مُعْمِلِينَ اللْهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

#### معانى الكلمات:

الدرس

(00)

نفشت: النفش: الرعى في الليل.

لبوس: اللبوس: ما يلبس من الثياب والسلاح، والمراد هنا الدروع.

بأسكم: البأس: الشدة في الحرب.

### تفسير وفوائد الآيات:

﴿ وَدَاوُردَ وَسُلِيَّمَنَ إِذْ يَعَكُمَانِ ﴾ أي: يقضيان ﴿ فِي ٱلْخُرُثِ ﴾ المراد به هنا الكَرْم وهو شجر العنب ﴿ إِذْنَفَشَتُ فِيهِ غَنَمُ ٱلْقُوْمِ ﴾ أي: رعته ليلا فأفسدته ﴿ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمُ شَهِدِينَ ﴾ أي: كانِ ذلك بعلمنا ومرأى منا ليس بخاف علينا.

﴿ فَفَهَّمُنَّاهُا سُلِّيْمَنَّ ﴾ أي: آتيناه فهم القضية؛ وذلك أن داود ﷺ حكم بالغنم لصاحب

من فوائد هاتين الآيتين:

١- أهمية وجود الحكام والقضاة في حياة الناس.

٢ أن لله تعالى حكمًا في كل مسألة، وأن الله يظهره على يد من شاء من عباده.

٣\_ فضل التسبيح.

﴿ وَعَلَّمْنَكُ صَنْعَكَةً لَبُوسِ لَّكُمْ ﴾ يعني صنعة الدروع ﴿ لِنُحْصِنَكُم ﴾ أي: لتحميكم وتمنعكم ﴿ مِّنَ بَأْسِكُمْ ﴾ أي: حرب عدوكم ﴿ فَهَلُ أَنتُمْ شَكِرُونَ ﴾ أي: شاكرون نعم الله الكثيرة عليكم، ومنها صنعة الدروع.

من فوائد هذه الآية:

\_ وجوب شكر الله تعالى على نعمه الوافرة.

راجع معلوماتك:

بالتعاون مع زملائك في المجموعة بين كيف يكون الشكر لله تعالى.

﴿ وَلِسُلَيْمَانَ ٱلرِّيحَ ﴾ أي: وسخرنا لسليمان الريح ﴿ عَاصِفَةً ﴾ شديدة الهبوب ﴿ تَجُرِى بِأُمْرِهِ اللهِ وَلِلهُ أَلاَّرْضِ ٱلنِّي بَرَكُناً فِيها ۚ ﴾ يعني: أرض الشام؛ وذلك أنه كان له بساط من خشب يوضع عليه كل ما يحتاج إليه من أمور المملكة والخيل والجمال والخيام والجند، ثم يأمر الريح أن تحمله، فتدخل تحته، ثم تحمله وترفعه وتسير به، وتظله الطير إلى حيث يشاء من الأرض ﴿ وَكُنَّا بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِمِينَ ﴾ لا يخفي علينا منه شيء.

﴿ وَمِنَ ٱلشَّيْطِينِ ﴾ أي: وسخرنا لسليمان من الشياطين ﴿ مَن يَغُوضُونَ لَهُ, ﴾ أي: في الماء يستخرجون اللآلئ والجواهر ﴿ وَيَعْمَلُونَ عَمَلًا دُونَ ذَلِكَ ﴾ أي: غير ذلك ﴿ وَكُنَّا لَهُمَّمُ ﴾ أي: للشياطين ﴿ حَلِفِظِينَ ﴾ أي: من أن يخرجوا عن أمر سليمان.



من فوائد هذه الآيات:

١- فضيلة نبي الله تعالى سليمان عليه وبيان ما خصه به من الملك.

فشاط ذكر الله عزّ وجلّ في سورة سبأ آية بين فيها بعض الأعمال التي كان الجن يعملونها لسليمان عليه وهي:

٢- بيان أن كل ما يحدث في هذا الكون من أحداث، فإنما يحدث بعلم الله تعالى وتقديره
 ولحكمة تقتضيه.

#### التقويم،

س١: بين معاني الكلمات الآتية:

﴿ يَحْكُمَانِ ﴾ - ﴿ نَفَشَتُ ﴾ - ﴿ لَبُوسِ ﴾ - ﴿ لِنُحْصِنَكُم ﴾ - ﴿ يَخْصُنَكُم ﴾ - ﴿ عَاصِفَةً ﴾

س٧: استخرج فائدة من قوله تعالى: ﴿ فَهَلُ أَنَّهُمْ شَاكِرُونَ ﴾.

س٣: ما القضية التي فهم الله تعالى سليمان حكمها؟

س٤: قال الله تعالى: ﴿ وَلِسُلَيْمُنَ ٱلرِّيحَ عَاصِفَةً تَجَرِي بِأُمْرِهِ ٓ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِي بَدَرُكُنَا فِيها ۖ ﴾،

وضّح كيف سخر الله تعالى الريح لسليمان عليها.

